
	
  

	
   	
   	
  

	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

1	
  

	
  

O	
  Luxo	
  do	
  Comunismo	
  	
  

Rodrigo	
  Nunes	
  

	
  

Para	
  um	
  texto	
  cujo	
  subtítulo	
  poderia	
  haver	
  sido	
  “o	
  uso	
  pós-­‐humano	
  de	
  valores	
  

humanos”,	
  nada	
  mais	
  adequado	
  que	
  abrir	
  com	
  uma	
  citação	
  de	
  The	
  Human	
  Use	
  of	
  Human	
  

Beings,	
  de	
  Norbert	
  Wiener:	
  	
  	
  

Num	
  sentido	
  bastante	
  real	
  nós	
  somos	
  náufragos	
  em	
  um	
  planeta	
  condenado.	
  Mas	
  

mesmo	
   em	
   um	
   naufrágio	
   a	
   decência	
   humana	
   e	
   os	
   valores	
   humanos	
   não	
  

necessariamente	
   desaparecem,	
   e	
   devemos	
   fazer	
   o	
   melhor	
   uso	
   deles.	
   Se	
  

necessariamente	
  teremos	
  de	
  afundar,	
  que	
  seja	
  de	
  uma	
  maneira	
  a	
  que	
  possamos	
  

aspirar	
  como	
  estando	
  à	
  altura	
  de	
  nossa	
  dignidade.1	
  

Por	
  mais	
  familiar	
  que	
  o	
  espírito	
  destas	
  palavras	
  possa	
  nos	
  soar,	
  o	
  naufrágio	
  de	
  

que	
   falava	
   esta	
   passagem	
   –	
   escrita	
   em	
   1950,	
   quando	
   a	
   ideia	
   de	
   “crise	
   ambiental”	
   ainda	
  

estava	
   por	
   ser	
   formulada	
   –	
   não	
   era	
   aquele	
   que	
   hoje	
   nos	
   inquieta.	
   Tampouco	
   era	
   aquele	
  

sugerido	
   pelas	
   grandes	
   ameaças	
   que	
   começavam	
   então	
   a	
   assentar-­‐se	
   no	
   horizonte	
   de	
  

preocupações	
   da	
   humanidade:	
   a	
   Guerra	
   Fria	
   e	
   o	
   risco	
   de	
   uma	
   conflagração	
   nuclear.	
  

Assumindo	
   uma	
   perspectiva	
   realmente	
   ampla,	
   Wiener	
   se	
   referia	
   de	
   algo	
   ainda	
   maior	
   e	
  

mais	
  definitivo	
  que	
  o	
  fim	
  das	
  condições	
  de	
  vida	
  em	
  nosso	
  planeta,	
  ainda	
  mais	
  inelutável	
  e	
  

irreversível	
  que	
  um	
  inverno	
  nuclear	
  ou	
  que	
  os	
  processos	
  físicos	
  que	
  atualmente	
  conduzem	
  

o	
  sistema-­‐Terra	
  na	
  direção	
  de	
  parâmetros	
  além	
  de	
  um	
  “espaço	
  operacional	
  seguro”2	
  para	
  a	
  

humanidade.	
   O	
   que	
   ele	
   tinha	
   em	
   mente	
   era	
   a	
   “tendência	
   estatística	
   da	
   natureza	
   à	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1	
  Norbert	
  Wiener,	
  The	
  Human	
  Use	
  of	
  Human	
  Beings.	
  Cybernetics	
  and	
  Society	
  (New	
  York:	
  Da	
  Capo,	
  1954),	
  40.	
  	
  
2	
  Johan	
  Rockström	
  et	
  al.,	
  “A	
  Safe	
  Operating	
  Space	
  for	
  Humanity”,	
  Nature	
  461	
  (2009):	
  472-­‐5.	
  	
  



	
  

	
  

	
  

rodrigo	
  nunes	
  |	
  o	
  luxo	
  do	
  comunismo	
  

2	
  

desordem” 3 	
  expressa	
   pela	
   segunda	
   lei	
   da	
   termodinâmica;	
   isto	
   é,	
   a	
   tendência	
   de	
  

crescimento	
  da	
  entropia	
  geral	
  de	
  um	
  sistema	
  fechado	
  e,	
  uma	
  vez	
  que	
  admitamos	
  tratar	
  o	
  

universo	
   como	
   um	
   sistema	
   fechado,	
   a	
   noção	
   de	
   “morte	
   térmica	
   do	
   universo”	
   que	
   daí	
  

decorre.	
  	
  

Tratava-­‐se,	
  em	
  resumo,	
  da	
  ideia	
  de	
  que	
  nossa	
  pequena	
  ilha	
  “local	
  e	
  temporária	
  

(...)	
  de	
  entropia	
  decrescente	
  no	
  interior	
  de	
  um	
  universo	
  em	
  que	
  a	
  entropia	
  como	
  um	
  todo	
  

tende	
  a	
  crescer”4	
  –	
  este	
  pequeno	
  planeta	
  onde	
  se	
  desenvolveram	
  as	
  únicas	
  formas	
  de	
  vida	
  

de	
   que	
   até	
   hoje	
   tivemos	
   notícias,	
   e	
   também	
   a	
   espécie	
   humana,	
   suas	
   máquinas	
   e	
   seus	
  

projetos	
  –	
  está,	
  como	
  tudo	
  mais,	
  fadada	
  a	
  desaparecer	
  num	
  processo	
  cósmico	
  que	
  caminha	
  

implacavelmente	
   rumo	
  a	
  uma	
   “uniformidade	
   sombria	
  da	
  qual	
  não	
   se	
  pode	
  esperar	
  mais	
  

que	
  pequenas	
  e	
  insignificantes	
  flutuações	
  locais”.5	
  

Antes	
   que	
   eu	
   seja	
   acusado	
   de	
   substituir	
   um	
   problema	
   já	
   suficientemente	
  

grande	
  e	
  difícil	
  de	
  tratar	
  (o	
  aquecimento	
  do	
  globo	
  terrestre)	
  por	
  outro	
  ainda	
  maior	
  e	
  mais	
  

inexorável	
   (a	
   morte	
   térmica	
   do	
   universo),	
   permitam-­‐me	
   explicar	
   que	
   a	
   citação	
   deste	
  

trecho	
  cumpre	
  aqui	
  uma	
  dupla	
  função.	
  A	
  primeira	
  consiste	
  em	
  revelar,	
  por	
  contraste,	
  uma	
  

estranha	
  tendência	
  na	
  história	
  do	
  pensamento	
  ocidental:	
  o	
  excepcionalismo	
  humano	
  que,	
  

ao	
  mesmo	
  tempo	
  que	
  admite	
  a	
  finitude	
  de	
  praticamente	
  tudo	
  que	
  nos	
  cerca,	
  inclusive	
  a	
  de	
  

cada	
   indivíduo	
  humano	
  como	
  tal,	
  parece	
   incapaz	
  de	
  contemplar	
  a	
  possibilidade	
  de	
  que	
  a	
  

humanidade	
   seja,	
   ela	
   também,	
   finita	
   enquanto	
   espécie.	
   A	
   segunda	
   consiste	
   em	
  pensar	
   o	
  

que	
   acontece	
   com	
   nossa	
   disposição	
   para	
   a	
   ação	
   quando	
   admitimos	
   esta	
   possibilidade	
   e	
  

propor	
  uma	
  política	
  que	
  não	
  dependa	
  da	
  esperança	
  para	
  se	
  justificar.	
  	
  

Comecemos	
  com	
  o	
  primeiro	
  ponto.	
  	
  

Não	
   podemos	
   deixar	
   de	
   louvar	
   a	
   inflexibilidade	
   demonstrada	
   pelo	
   pai	
   da	
  

cibernética	
   diante	
   do	
   pensamento	
   de	
   que,	
   como	
   disse	
   Jean-­‐François	
   Lyotard,	
   de	
   certa	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3	
  Ibid.,	
  p.	
  28.	
  
4	
  Ibid.,	
  p.	
  36.	
  
5	
  Ibid.,	
  p.	
  31.	
  



	
  

	
   	
   	
  

	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

3	
  

	
  

maneira	
   “já	
   estamos	
   todos	
  mortos”.6	
  A	
   ideia,	
   seja	
   ela	
   de	
   esquerda	
   ou	
   de	
   direita,	
   de	
   que	
  

todos	
  os	
  problemas	
  com	
  que	
  se	
  depara	
  a	
  humanidade	
  seriam	
  igualmente	
  solúveis	
  em	
  um	
  

prazo	
  mais	
  ou	
  menos	
   longo	
  não	
  pode	
  deixar	
  de	
  envolver	
   a	
  pressuposição,	
  por	
  definição	
  

inverificável,	
   de	
   que	
   a	
   humanidade	
   contaria	
   com	
   um	
   tempo	
   infinito	
   para	
   resolver	
   seus	
  

problemas.	
   A	
   confiança	
   em	
   nossa	
   capacidade	
   infinita	
   de	
   resolução	
   de	
   problemas	
   supõe,	
  

isto	
   é,	
   uma	
   existência	
   infinita	
   da	
   humanidade	
   –	
   premissa	
   de	
   origem	
   religiosa	
   que	
  

raramente	
  se	
  viu	
  diretamente	
  questionada,	
  ainda	
  menos	
  a	
  partir	
  da	
  modernidade,	
  em	
  que	
  

convergia	
   perfeitamente	
   bem,	
   num	
   ponto	
   de	
   fuga	
   distante,	
   com	
   a	
   fé	
   nos	
   poderes	
  

redentores	
  da	
  razão,	
  do	
  progresso	
  e	
  da	
  técnica.	
  	
  	
  	
  

Casos	
  como	
  o	
  de	
  Wiener	
  ou	
  de	
  Gabriel	
  Tarde	
  –	
  que	
  indiretamente	
  zombava	
  de	
  

nossa	
  soberba	
  ao	
  afirmar	
  que	
  “não	
  há	
  fóssil	
  vegetal	
  ou	
  animal	
  de	
  uma	
  espécie	
  extinta	
  há	
  

séculos	
   que	
   não	
   tenha	
   tido	
   uma	
   segurança	
   legislativa,	
   uma	
   certeza	
   aparentemente	
  

fundada,	
  de	
  que	
  viveria	
  tanto	
  quanto	
  o	
  planeta”7	
  –	
  são	
  sem	
  dúvida	
  a	
  exceção.	
  Muito	
  mais	
  

comuns	
   são	
   aqueles	
   como	
   o	
   de	
   Kant,	
   que,	
   embora	
   contemplasse	
   a	
   possibilidade	
   de	
   que	
  

“convulsões	
  naturais”	
  como	
  as	
  que	
  “engoliram	
  os	
  reinos	
  animal	
  e	
  vegetal	
  antes	
  da	
  era	
  do	
  

homem”8	
  pudessem	
  vir	
  a	
  cortar	
  o	
  progresso	
  moral	
  da	
  humanidade,	
  não	
  deixava	
  de	
  apostar	
  

que	
   as	
   “capacidades	
   naturais	
   voltadas	
   ao	
   uso	
   da	
   razão” 9 	
  poderão	
   se	
   desenvolver	
  

plenamente	
   no	
   futuro	
   indefinido	
   da	
   espécie.	
   Caso	
   contrário,	
   observava	
   ele,	
   “a	
   natureza,	
  

cuja	
   sabedoria	
   devemos	
   tomar	
   como	
   axiomática	
   no	
   julgamento	
   de	
   todas	
   as	
   outras	
  

situações,	
   incorreria	
   na	
   suspeita	
   de	
   se	
   prestar	
   a	
   jogos	
   infantis	
   apenas	
   no	
   caso	
   do	
  

homem”.10	
  	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
6	
  Jean-­‐François	
  Lyotard,	
  The	
  Inhuman	
  (Stanford:	
  Stanford	
  University	
  Press,	
  1991),	
  10.	
  
7	
  Gabriel	
  Tarde,	
  Monadologie	
  et	
   Sociologie	
   (Paris:	
   Institut	
  Synthélabo/Les	
  Empêcheurs	
  de	
  Penser	
  en	
  Ronde,	
  
1999),	
  79.	
  	
  
8	
  Immanuel	
   Kant,	
   ‘The	
   Contest	
   of	
   the	
   Faculties’,	
   Political	
  Writings	
   (Cambridge:	
   Cambridge	
  University	
   Press,	
  
1991),	
  185.	
  
9	
  Immanuel	
  Kant,	
  ‘Idea	
  for	
  a	
  Universal	
  History	
  with	
  a	
  Cosmopolitan	
  Purpose’,	
  Political	
  Writings,	
  p.	
  44.	
  
10	
  Ibid.,	
  p.	
  45.	
  



	
  

	
  

	
  

rodrigo	
  nunes	
  |	
  o	
  luxo	
  do	
  comunismo	
  

4	
  

Fica	
  explícito	
  no	
  argumento	
  kantiano	
  a	
  suposição,	
  ainda	
  que	
  apenas	
  postulada,	
  

de	
  uma	
  ordem	
  teleológica	
  subjacente	
  à	
  natureza:	
  seria	
  contraditório	
  (arbitrário,	
   infantil)	
  

que,	
   com	
  uma	
  mão,	
  a	
  natureza	
  dotasse	
  uma	
  espécie	
  de	
  capacidades	
  que	
  a	
  elevam	
  acima	
  

das	
  demais,	
  destinando-­‐a	
  aos	
  mais	
  altos	
  fins	
  a	
  que	
  a	
  própria	
  natureza	
  poderia	
  aspirar;	
  ao	
  

mesmo	
  tempo	
  que,	
  com	
  a	
  outra,	
  a	
  impedisse	
  de	
  realizar	
  plenamente	
  estes	
  potenciais.	
  Mais	
  

que	
   isso:	
   se	
   aceitamos	
   a	
   hipótese	
   de	
   um	
   universo	
   arbitrário,	
   sugere	
   Kant,	
   “todos	
   os	
  

princípios	
  práticos	
   teriam	
  de	
   ser	
   abandonados”11,	
   e	
   não	
  haveria	
  mais	
  nada	
  que	
  pudesse	
  

imbuir	
  nossas	
  ações	
  de	
  sentido.	
  	
  

É	
   pouco	
   provável	
   que,	
   fora	
   do	
   domínio	
   da	
   religião,	
   vejamos	
   alguém	
   abraçar	
  

abertamente,	
   nos	
   dias	
   de	
   hoje,	
   este	
   argumento	
   ou	
   sua	
   premissa	
   (mesmo	
   que	
   apenas	
  

postulada)	
   de	
   uma	
   ordem	
   teleológica,	
   e	
   em	
   última	
   instância	
   moral,	
   da	
   natureza.	
   Pelo	
  

contrário:	
   em	
   um	
   mundo	
   amplamente	
   vacinado	
   pela	
   racionalidade	
   científica	
   contra	
  

qualquer	
   tentativa	
   de	
   projetar	
   uma	
   teleologia	
   ou	
   uma	
   ordem	
   moral	
   sobre	
   a	
   natureza,	
  

parecemos	
   perfeitamente	
   dispostos	
   a	
   entender	
   a	
   atribuição	
   de	
   sentido	
   como	
   atividade	
  

humana,	
   demasiado	
   humana,	
   e	
   a	
   aceitar	
   um	
   universo	
   desprovido	
   de	
   sentido,	
   dado	
   ao	
  

acaso	
   e	
   à	
   contingência.	
   Não	
   nos	
   parece	
   estranho	
   admitir	
   que	
   o	
   surgimento	
   e	
  

desenvolvimento	
   da	
   vida	
   na	
   Terra	
   não	
   tenham	
   sido	
  mais	
   que	
   uma	
   imensa	
   casualidade,	
  

uma	
  ocorrência	
  fortuita	
  que	
  poderia	
  igualmente	
  não	
  ter	
  ocorrido.	
  E,	
  no	
  entanto,	
  ainda	
  nos	
  

parece	
   assimetricamente	
   mais	
   difícil	
   conceber	
   que	
   nosso	
   fim	
   possa	
   ser	
   tão	
   carente	
   de	
  

sentido	
  –	
  embora	
  não	
  de	
  causas	
  –	
  	
  quanto	
  nosso	
  início.	
  	
  

Penso	
  aqui,	
  evidentemente,	
  no	
  negacionismo	
  em	
  suas	
  diferentes	
   formas,	
  que	
  

ou	
  decorrem	
  diretamente	
  da	
  incapacidade	
  de	
  assumir	
  subjetivamente	
  as	
  implicações	
  mais	
  

amplas	
  da	
  crise	
  ambiental,	
  ou	
  cinicamente	
  exploram	
  essa	
  dificuldade	
  a	
  fim	
  de	
  manterem-­‐

se	
  plausíveis	
  apesar	
  das	
  evidências	
  montantes	
  em	
  contrário.	
  Mas	
  o	
  negacionismo	
  é	
  apenas	
  

o	
   caso	
   mais	
   evidente,	
   e	
   mesmo	
   aqueles	
   que	
   aceitam	
   a	
   crise	
   ambiental	
   em	
   toda	
   sua	
  

potencial	
   gravidade	
   não	
   estão	
   necessariamente	
   livres	
   da	
   tendência	
   de	
   seguir	
   tentando	
  

atribuir	
  a	
  ela	
  um	
  sentido	
  moral	
  ou	
  cósmico	
  que	
  não	
  tem.	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
11	
  Ibid.	
  



	
  

	
   	
   	
  

	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

5	
  

	
  

Há	
  quem	
  enxergue	
  um	
  possível	
  fim	
  da	
  espécie	
  como	
  retribuição	
  pelos	
  pecados	
  

da	
  humanidade	
  e,	
  fazendo	
  assim,	
  projete	
  sobre	
  ele	
  um	
  esquema	
  moral	
  de	
  crime	
  e	
  castigo.	
  

Há	
   também	
  quem	
  veja	
  na	
   catástrofe	
   a	
  única	
   esperança	
  de,	
   a	
   partir	
   das	
   cinzas,	
   construir	
  

uma	
   humanidade	
   distinta	
   daquela	
   que	
   terá	
   ardido,	
   e	
   com	
   isso	
   projete	
   sobre	
   ela	
   um	
  

esquema	
  religioso	
  de	
  sacrifício	
  e	
  purificação.	
  Por	
  último,	
  há	
  aqueles	
  que	
  se	
  só	
  conseguem	
  

entender	
   qualquer	
   referência	
   aos	
   riscos	
   reais	
   que	
   a	
   crise	
   ambiental	
   comporta	
   como	
  

pertencendo	
  ou	
  a	
  um	
  esquema	
   (crime	
  e	
   castigo)	
  ou	
  ao	
  outro	
   (sacrifício	
  e	
  purificação),	
   e	
  

que	
   são	
   portanto	
   igualmente	
   incapazes	
   de	
   entender	
   o	
   fim	
   como	
   uma	
   coisa	
   que	
   pode	
  

simplesmente	
  acontecer.	
  Em	
  última	
  análise,	
  aquilo	
  que	
  estes	
  criticam	
  nos	
  outros	
  revela	
  sua	
  

própria	
   limitação:	
   a	
   incapacidade	
   de	
   conceber	
   o	
   fim	
   como	
   algo	
   que	
   possa	
   existir	
  

independentemente	
   de	
   uma	
   projeção	
   de	
   nossos	
   medos	
   e	
   desejos	
   –	
   algo	
   que,	
   em	
   sua	
  

impassível	
   arbitrariedade,	
   em	
   sua	
   total	
   indiferença	
   a	
   nossos	
   propósitos,	
   pode	
  

simplesmente	
  acontecer.	
  Reduzir	
  o	
  fim	
  a	
  um	
  para-­‐nós	
   (mesmo,	
  ou	
  especialmente,	
  quando	
  

“nós”	
  são	
  os	
  outros)	
  é	
  prova	
  de	
  uma	
  incapacidade	
  de	
  conceber	
  a	
  possibilidade	
  de	
  que	
  ele	
  

seja	
   real	
  em-­‐si,	
   ou	
   seja,	
   de	
   concebê-­‐lo	
   fora	
  de	
  qualquer	
  domesticação	
   em	
  um	
  para-­‐nós	
   –	
  

que	
   é	
   exatamente	
   o	
   caso	
   da	
   extinção	
   do	
   humano	
   como	
   fim	
   da	
   intencionalidade,	
   isto	
   é,	
  

como	
  a	
  eliminação	
  de	
  qualquer	
  “nós”	
  para	
  o	
  qual	
  possa	
  haver	
  um	
  “para-­‐nós”.	
  

O	
  “fim”	
  de	
  que	
  a	
  crise	
  ambiental	
  nos	
  fala	
  não	
  tem	
  nenhum	
  sentido	
  escatológico	
  

(como	
   redenção,	
   revelação,	
   juízo	
   final,	
   telos).	
   Sendo	
   a	
   obliteração	
   de	
   toda	
   capacidade	
  

humana	
  de	
  atribuir	
  sentido,	
  ele	
  é	
  propriamente	
  falando	
  sem	
  sentido.	
  Ele	
  é	
  simplesmente	
  a	
  

ideia	
  de	
  que	
  o	
  prazo	
  	
  que	
  a	
  humanidade	
  teria	
  para	
  resolver	
  seus	
  problemas,	
  desenvolver	
  

suas	
   aptidões	
   ou	
   realizar	
   seus	
   desejos	
   pode	
   ser	
   unilateralmente	
   abreviado,	
   como	
   num	
  

exame	
  em	
  que	
  o	
  tempo	
  se	
  esgotasse	
  antes	
  de	
  conseguirmos	
  responder	
  todas	
  as	
  questões.	
  

Não	
   é,	
   portanto,	
   um	
   fim,	
   mas	
   apenas	
   a	
   interrupção	
   que	
   nos	
   surpreenderia	
   no	
   meio	
   de	
  

nossas	
  mais	
   baixas	
   tarefas,	
   bem	
   como	
   de	
   nossos	
  mais	
   elevados	
   projetos.	
   Esta	
   distinção	
  

terminológica	
  entre	
  “interrupção”	
  e	
  “fim”	
  pode	
  nos	
  ser	
  bastante	
  útil.12	
  	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
12	
  Falar	
   em	
   termos	
   de	
   interrupção	
   tem	
   a	
   vantagem	
   de	
   introduzir	
   seriamente	
   o	
   fator	
   tempo	
   na	
   discussão:	
  
mesmo	
  que	
  admitamos	
  a	
  possibilidade	
  de	
  que	
  possam	
  existir	
  um	
  ou	
  mais	
  technical	
  fixes	
  capazes	
  de	
  realmente	
  
solucionar	
  a	
  crise	
  ambiental	
  sem	
  gerar	
  novos	
  problemas,	
  isto	
  não	
  elimina	
  a	
  questão	
  sobre	
  se	
  a	
  interrupção	
  não	
  



	
  

	
  

	
  

rodrigo	
  nunes	
  |	
  o	
  luxo	
  do	
  comunismo	
  

6	
  

Ao	
  mesmo	
  tempo,	
  não	
  podemos	
  tratar	
  esta	
  interrupção	
  como	
  um	
  evento	
  que	
  

viria	
   todo	
   de	
   uma	
   vez.	
   Estamos	
   falando	
   de	
   séculos	
   –	
   com	
   sorte	
   –	
   em	
   que	
   os	
   humanos	
  

viverão	
  com	
  o	
  desdobramento	
  de	
  efeitos,	
  em	
  grande	
  parte	
  imprevisíveis,	
  das	
  causas	
  que	
  já	
  

produzimos	
   e	
   daquelas	
   que	
   porventura	
   sigamos	
   produzindo,	
   implicando	
   cada	
   vez	
  mais	
  

restrições	
   à	
   vida	
   no	
   planeta,	
   e	
   portanto	
   também	
   a	
   nossas	
   possibilidades	
   de	
   ação	
   e	
  

sobrevivência.	
  Isto	
  significa	
  que,	
  em	
  que	
  pese	
  a	
  irreversibilidade	
  de	
  longo	
  prazo	
  de	
  muitos	
  

dos	
   impactos	
   já	
  produzidos	
  até	
  aqui,	
   ainda	
  há	
  algum	
  tempo	
  para	
   “evitar	
  o	
  pior”,	
  mesmo	
  

que	
   numa	
   janela	
   de	
   oportunidade	
   que	
   vai	
   se	
   estreitando	
   progressivamente	
   entre	
   duas	
  

inércias:	
  a	
  do	
  sistema	
  físico	
  terrestre	
  e	
  a	
  de	
  um	
  sistema	
  econômico	
  que,	
  como	
  o	
  escorpião	
  

da	
   fábula,	
   apenas	
   age	
   conforme	
   sua	
   natureza,	
   mesmo	
   que	
   esta	
   implique	
   a	
   nossa	
   (e	
  

portanto	
  também	
  a	
  sua)	
  morte.	
  	
  

Mas	
   chegamos	
   aí	
   ao	
   segundo	
   ponto	
   que	
   o	
   trecho	
   citado	
   no	
   início	
   visava	
  

levantar:	
   por	
   quê?	
   Por	
   que	
   agir	
   para	
   evitar	
   o	
   pior?	
   Quando	
   nos	
   deparamos	
   com	
   o	
  

prospecto	
   da	
   interrupção,	
   arbitrária	
   e	
   desprovida	
   de	
   sentido,	
   de	
   nossa	
   existência	
   e	
  

capacidade	
   de	
   projetarmo-­‐nos	
   no	
   futuro,	
   qual	
   o	
   sentido	
   de	
   apelar,	
   como	
   faz	
  Wiener,	
   à	
  

“decência”	
   e	
   aos	
   “valores	
   humanos”?	
   Se,	
   ademais,	
   mesmo	
   que	
   fôssemos	
   inteiramente	
  

vitoriosos	
   em	
   defender	
   a	
   vida	
   terrestre,	
   isto	
   não	
   passaria	
   de	
   um	
   breve	
   sursis	
   diante	
   do	
  

naufrágio	
  inapelável	
  do	
  universo,	
  de	
  que	
  nos	
  serviria	
  manter	
  “nossa	
  dignidade”?	
  

Talvez	
   Wiener,	
   que	
   nos	
   deu	
   o	
   problema,	
   possa	
   também	
   oferecer-­‐nos	
   uma	
  

pista	
  para	
   resolvê-­‐lo.	
  Com	
  admirável	
  espírito	
  esportivo,	
  ele	
  observa	
  que	
  a	
   contemplação	
  

do	
  Big	
  Freeze	
  cósmico	
  não	
  precisa	
  necessariamente	
  conduzir	
  ao	
  pessimismo:	
  “a	
  diferença	
  

prospectiva	
  normal	
  entre	
  o	
  próximo	
  e	
  o	
  remoto”	
  nos	
   leva	
  a	
  atribuir	
  mais	
   importância	
  às	
  

“ilhas	
   de	
   entropia	
   localmente	
   decrescente”	
   como	
   o	
   planeta	
   em	
   que	
   vivemos	
   do	
   que	
   ao	
  

universo	
   como	
   um	
   todo.13	
  Em	
   outras	
   palavras,	
   nosso	
   provincianismo	
   cognitivo	
   faz	
   com	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
sobreviria	
  antes	
  que	
  conseguíssemos	
  encontrar	
  um	
  tal	
  fix,	
  de	
  forma	
  que	
  a	
  simples	
  confiança	
  na	
  possibilidade	
  
de	
  uma	
  solução	
  técnica	
  ainda	
  não	
  nos	
  diz	
  nada	
  sobre	
  sua	
  efetividade	
  ou	
  eficácia.	
  É	
  possível	
  que	
  eu	
  ganhe	
  na	
  
loteria,	
  mas	
  daí	
  não	
  segue	
  que	
  seja	
  racional	
  que	
  eu	
  me	
  fie	
  unicamente	
  nesta	
  possibilidade...	
  Em	
  um	
  caso	
  como	
  o	
  
do	
  aquecimento	
  global,	
  preferir	
  medidas	
  imediatas	
  para	
  reduzir	
  a	
  emissão	
  de	
  gases	
  de	
  efeito	
  estufa	
  ao	
  invés	
  de	
  
apostar	
  que	
  em	
  algum	
  momento	
  uma	
  solução	
  tecnológica	
  poderá	
  aparecer	
  me	
  parece	
  um	
  uso	
  perfeitamente	
  
razoável	
  do	
  princípio	
  de	
  precaução.	
  
13	
  Wiener,	
  The	
  Human	
  Use,	
  pp.	
  39-­‐40.	
  



	
  

	
   	
   	
  

	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

7	
  

	
  

que,	
  mesmo	
  que	
  tenhamos	
  fé	
  na	
  previsão	
  científica	
  da	
  finitude	
  cósmica,	
  o	
  destino	
  final	
  do	
  

universo	
  nos	
  pareça	
  relativamente	
  desimportante	
  diante	
  daquilo	
  que	
  está	
  à	
  nossa	
   frente	
  

aqui	
  e	
  agora.	
  A	
  consciência	
  da	
  futilidade	
  cósmica	
  de	
  nossos	
  propósitos	
  não	
  diminui	
  nossa	
  

propensão	
  a	
   criar	
  propósitos	
  para	
  nós	
  mesmos,	
   a	
   conferir	
   valores	
  e	
   sentidos	
  àquilo	
  que	
  

nos	
  cerca.	
  

Parafraseando	
  Jacques	
  Lacan,	
  poderíamos	
  dizer	
  que,	
  se,	
  em	
  termos	
  cósmicos,	
  

o	
   sentido	
   não	
   é	
   (porque	
   o	
   universo	
   é	
   inteiramente	
   indiferente	
   a	
   nossos	
   propósitos	
   e	
  

desejos),	
   ainda	
   assim	
   há	
   sentido	
   (na	
   medida	
   em	
   que	
   não	
   podemos	
   deixar	
   de	
   produzir	
  

sentido	
  ou	
  de	
  atribuir	
  valor	
  àquilo	
  que	
  nos	
  cerca).	
  E	
   se	
  há	
  sentido,	
  é	
   justamente	
  porque	
  

aquilo	
  que	
  nos	
  é	
  imediatamente	
  mais	
  próximo	
  não	
  pode	
  deixar	
  de	
  nos	
  importar.	
  	
  

É	
  preciso,	
  aliás,	
  reconhecer	
  que	
  conferir	
  sentido	
  às	
  coisas	
  não	
  é	
  uma	
  atividade	
  

exclusivamente	
  humana	
  –	
  como	
  nos	
  indica	
  o	
  conceito	
  de	
  “valor	
  biológico”,	
  entendido	
  como	
  

o	
   valor	
   que	
   um	
   ser	
   vivo	
   qualquer	
   atribui	
   a	
   tudo	
   aquilo	
   que	
   responde	
   às	
   “necessidades	
  

imperativas	
  que	
  provêm	
  da	
   luta”	
  constante	
  por	
  manter-­‐se	
  vivo.14	
  Onde	
  poderíamos,	
  com	
  

efeito,	
   falar	
   de	
   uma	
   especificidade	
   do	
   humano	
   é	
   no	
  modo	
   como	
   nossos	
   valores	
   nos	
   são	
  

reflexivamente	
   acessíveis,	
   o	
   que	
   lhes	
   faculta	
   diversidade	
   e	
   complexidade	
   maiores	
   que	
  

aqueles	
   encontrados	
   entre	
   outros	
   seres	
   vivos.	
   Ao	
   mesmo	
   tempo,	
   conforme	
   evidenciam	
  

expressões	
   como	
   “morrer	
   por	
   uma	
   causa”	
   ou	
   “dedicar	
   a	
   vida	
   a	
   um	
   sonho”,	
   o	
   humano	
   é	
  

capaz	
   de	
   atribuir	
   valor	
   a	
   valores,	
   atribuir	
   sentido	
   a	
   (ter)	
   um	
   sentido,	
   de	
   forma	
   que	
   a	
  

conexão	
   de	
   um	
   valor	
   de	
   segunda	
   ou	
   terceira	
   ordem	
   com	
   o	
   propósito	
   biológico	
   de	
  

manutenção	
  da	
  vida	
  possa	
  se	
  tornar	
  de	
  tal	
  maneira	
  indireta	
  que	
  deixe	
  de	
  ser	
  evidente.	
  	
  

Neste	
  caso,	
  os	
  valores	
  deixariam	
  de	
  responder	
  de	
  maneira	
  simples	
  a	
  qualquer	
  

propósito	
   biológico	
   para	
   tornarem-­‐se,	
   propriamente	
   falando,	
   um	
   excesso	
   arbitrário,	
   um	
  

fim	
  em	
  si	
  mesmo	
  –	
  uma	
  perversão,	
  por	
  assim	
  dizer,	
  “anti-­‐natural”.	
  Algo	
  que	
  poderíamos,	
  

portanto,	
   chamar	
  de	
   luxo,	
   entendendo	
  a	
  palavra	
  nos	
   termos	
  do	
  quiasma	
  entre	
  economia	
  

geral	
   e	
   economia	
   restrita	
   descrito	
   por	
   Georges	
   Bataille:	
   aquilo	
   que,	
   do	
   ponto	
   de	
   vista	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
14	
  Antonio	
  Damasio,	
  Self	
  Comes	
  to	
  Mind.	
  Constructing	
  the	
  Conscious	
  Brain	
  (New	
  York:	
  Vintage,	
  2010),	
  50.	
  	
  



	
  

	
  

	
  

rodrigo	
  nunes	
  |	
  o	
  luxo	
  do	
  comunismo	
  

8	
  

restrito,	
   aparece	
   como	
   negação	
   da	
   vida	
   (desta	
   vida	
   particular,	
   deste	
   indivíduo	
   que	
   vai	
  

contra	
  o	
  imperativo	
  do	
  valor	
  biológico	
  em	
  nome	
  de	
  uma	
  quimera),	
  é,	
  ao	
  mesmo	
  tempo,	
  do	
  

ponto	
   de	
   vista	
   geral,	
   “a	
   verdade	
   profunda	
   do	
  movimento	
   de	
   que	
   a	
   vida	
   é	
   exposição”.15	
  

Verdade	
  profunda	
  que	
  Bataille	
   identifica	
  com	
  a	
  dádiva	
  sem	
  retorno,	
  a	
  prodigalidade	
  sem	
  

interesse,	
   a	
   dilapidação	
   sem	
  propósito	
   	
   –	
   sem	
  sentido,	
   como	
   são	
   sem	
   sentido	
   as	
   ilhas	
  de	
  

neguentropia	
  que	
  emergem	
  no	
  oceano	
  de	
  uma	
  entropia	
  que,	
   sem	
  outro	
   sentido	
  que	
  não	
  

sua	
  própria	
  direção,	
  caminha	
  impassível	
  rumo	
  ao	
  grau	
  máximo.	
  

Entre	
  nós	
  que	
  aqui	
  estamos,	
  o	
  mais	
  provável	
  é	
  que	
  a	
  associação	
  das	
  palavras	
  

“luxo”,	
   “fim	
   em	
   si	
   mesmo”	
   e	
   “anti-­‐natural”	
   nos	
   traga	
   à	
   mente	
   o	
   nome	
   do	
   inimigo	
   que	
  

devemos	
  de	
  fato	
  nomear:	
  o	
  capitalismo.	
  Afinal,	
  foi	
  sob	
  o	
  impulso	
  –	
  por	
  definição	
  insaciável	
  

–	
   de	
   auto-­‐valorização	
   e	
   acumulação	
   do	
   capital	
   que	
   potencializou-­‐se	
   radicalmente	
   o	
  

impacto	
   da	
   ação	
   humana	
   sobre	
   o	
   planeta,	
   ao	
   ponto	
   dela	
   tornar-­‐se	
   uma	
   força	
   em	
   escala	
  

geológica.	
   É,	
   ainda,	
   este	
   mesmo	
  movimento	
   autotélico	
   que	
   explica	
   a	
   imensa	
   resistência	
  

inercial	
  que	
  encontra	
  hoje	
  qualquer	
  tentativa	
  de	
  reverter	
  as	
  tendências	
  de	
  um	
  sistema	
  cujo	
  

imperativo	
  de	
   lucro	
  encontra	
   incentivos	
  econômicos	
  no	
  curto	
  prazo	
  naquilo	
  que	
   implica	
  

destruição	
   a	
  médio	
   e	
   longo	
  prazo.	
  A	
   crise	
   ambiental	
   expõe,	
  mais	
   do	
  que	
  nunca,	
   a	
   faceta	
  

excessiva	
  e	
  inumana	
  que	
  fazia	
  Marx	
  descrever	
  este	
  movimento	
  em	
  termos	
  que	
  sugeriam	
  a	
  

possessão	
  demoníaca	
  ou	
  os	
  zumbis,	
  onde	
  o	
  capitalista	
  aparece	
  como	
  “capital	
  personificado	
  

e	
  dotado	
  de	
  consciência	
  e	
  vontade”,	
  “suporte”	
  do	
  “movimento	
  sem	
  limite”	
  do	
  capital...16	
  O	
  

capital	
   como	
   ‘força	
   “demoníaca”’17	
  [“‘dämonische’	
   Zwang”]	
   da	
   compulsão	
   de	
   repetição,	
  

como	
   pulsão	
   de	
   morte	
   ou,	
   à	
   luz	
   da	
   ficção	
   científica,	
   como	
   parasita	
   xenomorfo	
   cuja	
  

autorreprodução	
  põe	
  em	
  risco	
  a	
  existência	
  de	
  seus	
  hospedeiros,	
  a	
  humanidade.	
  	
  

Mas	
  é	
  bom	
  observar	
  que	
  o	
   capitalismo	
  nem	
  sempre	
   foi,	
   aliás	
  nem	
  sempre	
  é,	
  

pensado	
   assim;	
   e	
   que,	
   para	
  muitos,	
   anti-­‐natural	
   seria	
   antes	
   o	
   seu	
   contrário.	
   Chamemos	
  

aquilo	
   que	
   sob	
   as	
   mais	
   diversas	
   formas	
   se	
   opôs	
   historicamente	
   ao	
   capitalismo	
   de	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
15	
  Georges	
  Bataille,	
  La	
  Part	
  Maudite,	
  Précédé	
  de	
  La	
  Notion	
  de	
  Dépense	
  (Paris:	
  Minuit,	
  2011),	
  61.	
  
16	
  Karl	
  Marx,	
  Capital.	
  A	
  Critique	
  of	
  Political	
  Economy	
  (London:	
  Penguin,	
  1990,	
  vol.	
  I),	
  253-­‐4.	
  
17	
  Sigmund	
  Freud,	
  “Beyond	
  the	
  Pleasure	
  Principle,”	
  The	
  Standard	
  Edition	
  of	
  the	
  Complete	
  Works	
  of	
  Sigmund	
  
Freud	
  (London:	
  Vintage,	
  2001,	
  vol.	
  XVIII),	
  35.	
  



	
  

	
   	
   	
  

	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

9	
  

	
  

“comunismo”	
   –	
   ou,	
   como	
   quer	
   Nick	
   Dyer-­‐Witherford,	
   commonismo:	
   o	
   ideal	
   genérico	
   de	
  

igualdade	
   instanciado	
   em	
   práticas	
   de	
   vida	
   em	
   comum	
   e	
   pelo	
   comum	
   [in	
   common	
   and	
  

through	
  the	
  commons].18	
  Encontraremos,	
   então,	
   uma	
   extensa	
   tradição	
   que	
   enxerga	
   neste	
  

ideal	
  uma	
  “negação	
  da	
  vida”19	
  ou	
  um	
  movimento	
  contrário	
  ao	
  rumo	
  “plantado	
  na	
  natureza	
  

das	
   coisas”.20	
  Na	
   medida	
   em	
   que	
   viver	
   seria	
   “essencialmente	
   espoliar,	
   ferir,	
   subjugar	
   o	
  

outro	
   e	
   o	
   fraco,	
   oprimí-­‐lo,	
   impor-­‐lhe	
   duramente	
   nossas	
   próprias	
   formas,	
   incorporá-­‐lo	
   e,	
  

pelo	
  menos,	
   no	
  mínimo,	
   explorá-­‐lo”21,	
   o	
   desejo	
   de	
   dar	
   fim	
   à	
   exploração	
  não	
  poderia	
   ser	
  

mais	
  que	
  uma	
  abstração	
  fria	
  e	
  anti-­‐natural,	
  um	
  valor	
  arbitrário,	
  um	
  perverso	
  absolutismo	
  

da	
  razão.	
  Um	
  luxo,	
  portanto,	
  no	
  sentido	
  dado	
  acima.	
  

Este	
  seria	
  um	
  dos	
  sentidos	
  em	
  que	
  se	
  poderia	
  compreender	
  a	
  ideia	
  de	
  “luxo	
  do	
  

comunismo”	
   proposta	
   no	
   título,	
   mas	
   ainda	
   há	
   outros.	
   Quando	
   o	
   problema	
   com	
   que	
   a	
  

humanidade	
  se	
  depara	
  é	
  justamente	
  a	
  insustentabilidade	
  de	
  seus	
  atuais	
  padrões	
  materiais	
  

de	
   vida,	
   à	
   qual	
   vem	
   se	
   somar	
   a	
   pressão	
   crescente	
   da	
  massa	
   de	
   trabalhadores	
   do	
   antigo	
  

“terceiro	
  mundo”	
  cujo	
  poder	
  de	
  consumo	
  cresceu	
  dramaticamente	
  nas	
  últimas	
  décadas,	
  a	
  

demanda	
   por	
   igualdade	
   não	
   se	
   tornaria	
   impossível	
   de	
   conciliar	
   com	
   a	
   necessidade	
   de	
  

manter	
  o	
  sistema	
  físico	
  planetário	
  dentro	
  de	
  um	
  “espaço	
  operacional	
  seguro”?	
  Não	
  teria	
  o	
  

comunismo	
   se	
   tornado	
   –	
   agora	
   já	
   não	
   desde	
   a	
   perspectiva	
   conservadora	
   de	
   Burke	
   e	
  

Nietzsche,	
  mas	
  do	
  ponto	
  de	
  vista	
  do	
  meio-­‐ambiente	
  –	
  se	
  tornado	
  um	
  luxo?	
  

Se	
   compreendemos	
   “comunismo”	
   no	
   sentido	
   mais	
   estrito	
   que	
   se	
   refere	
   ao	
  

movimento	
   operário	
   dos	
   séculos	
   XIX	
   e	
   XX	
   e	
   suas	
   expressões	
   como	
   política	
   de	
   estado,	
   é	
  

inegável	
   que	
   este	
   historicamente	
   haja	
   compartilhado	
   do	
   excepcionalismo	
   que	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
18 	
  Entenda-­‐se	
   “igualdade”	
   aqui	
   como	
   o	
   oposto	
   de	
   “desigualdade”,	
   não	
   de	
   “diferença”.	
   A	
   definição	
   de	
  
commonismo	
   oferecida	
   aqui	
   é	
   suficientemente	
   espaçosa	
   para	
   acomodar	
   desde	
   índios	
   (e	
   neo-­‐índios)	
   até	
   os	
  
entusiasmados	
  protagonistas	
  da	
  primeira	
  fase	
  da	
  Revolução	
  Russa	
  –	
  e	
  hackers,	
  sem-­‐terra,	
  sem-­‐teto,	
  redes	
  de	
  
troca	
  etc.	
  
19	
  Friedrich	
  Nietzsche,	
  Par-­‐delà	
  le	
  Bien	
  et	
  le	
  Mal,	
  in	
  Oeuvres	
  Complètes	
  (Paris:	
  Robert	
  Laffont,	
  vol.	
  II),	
  708.	
  
20 	
  Edmund	
   Burke,	
   Reflections	
   on	
   the	
   Revolution	
   in	
   France,	
   1791,	
  
http://www.fordham.edu/halsall/mod/1791burke.asp.	
  
21	
  Ibid.,	
  709.	
  



	
  

	
  

	
  

rodrigo	
  nunes	
  |	
  o	
  luxo	
  do	
  comunismo	
  

10	
  

infundadamente	
   supunha	
   a	
   humanidade,	
   e	
   portanto	
   também	
   o	
   sistema	
   físico	
   que	
   lhe	
  

garante	
  as	
  condições	
  de	
  vida,	
  como	
  eternos	
  e	
  imortais	
  de	
  jure.	
  Marx,	
  primeiro	
  a	
  descrever	
  

o	
   impulso	
   autodestrutivo	
   do	
   capital,	
   pensou-­‐o	
   em	
   termos	
   da	
   criação	
   das	
   condições	
   de	
  

emancipação	
   da	
   humanidade,	
   sem	
   considerar	
   que	
   a	
   extinção	
   da	
   humanidade	
   pudesse	
  

simplesmente	
   interromper	
   o	
   processo	
   de	
   sua	
   própria	
   emancipação;	
   ele	
   pensou	
   a	
  

autodestruição	
  do	
  capital	
   sem	
   cogitar	
   da	
  nossa.	
   Neste	
   sentido,	
   comunismo	
   e	
   liberalismo	
  

estiveram	
   durante	
   muito	
   tempo	
   efetivamente	
   irmanados	
   na	
   crença	
   num	
   progresso	
  

material	
   infinito	
  como	
  redenção,	
  sem	
   jamais	
   levar	
  suficientemente	
  a	
  sério	
  a	
  questão	
  dos	
  

limites	
   que	
   um	
   sistema	
   terrestre	
   finito	
   parece	
   impor	
   a	
   este	
   ideal.	
   Dos	
   dois,	
   talvez	
   até	
  

possamos	
  dizer	
  que	
  o	
  comunismo	
  em	
  sentido	
  estrito	
  tenha	
  sido	
  ainda	
  mais	
  alheio	
  a	
  esta	
  

preocupação,	
   na	
  medida	
   em	
   que,	
   concentrando-­‐se	
   corretamente	
   no	
   combate	
   à	
   escassez	
  

produzida	
   pelo	
   sistema	
   capitalista,	
   recusou-­‐se	
   com	
   frequência	
   a	
   reconhecer	
   a	
   escassez	
  

como	
  propriedade	
  material.	
  Esta	
  confusão	
  –	
  cuja	
  lógica	
  exótica	
  parece	
  concluir	
  que,	
  porque	
  

há	
  escassez	
  no	
  capitalismo,	
  a	
  escassez	
  não	
  pode	
  também	
  ser	
  em	
  si	
  –	
  é	
  posta	
  em	
  questão	
  

pela	
  crise	
  ambiental.	
  Admitir	
  esta	
  última	
  não	
  exige	
  justamente	
  a	
  capacidade	
  de	
  contemplar	
  

a	
   hipótese	
   de	
   limites	
   que	
   o	
   são	
   em-­‐si,	
   e	
   não	
   apenas	
   para-­‐nós?22	
  Um	
   materialismo	
   sem	
  

desgaste,	
  perda	
  ou	
  custo,	
  sem	
  escassez,	
  consumo	
  de	
  energia	
  e	
  entropia,	
  não	
  merece	
  mais	
  

propriamente	
  o	
  nome	
  de	
  idealismo?	
  	
  

Em	
   todo	
   caso,	
   é	
   deste	
   parentesco	
   histórico	
   entre	
   comunismo	
   e	
  

excepcionalismo	
  que	
  provém	
  o	
  grande	
  impasse	
  político	
  em	
  que	
  nos	
  encontramos,	
  presos	
  

entre	
   os	
   chifres	
   de	
   um	
   dilema:	
   de	
   um	
   lado,	
   uma	
   direita	
   que	
   gostaria	
   de	
   usar	
   a	
   questão	
  

ambiental	
   para	
   fazer	
   da	
   igualdade	
   um	
   luxo;	
   	
   de	
   outro,	
   uma	
   esquerda	
   para	
   quem	
   o	
  

imperativo	
  da	
  redução	
  da	
  desigualdade	
  faria	
  das	
  preocupações	
  ambientais	
  um	
  luxo.	
  	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
22	
  Embora	
  corretamente	
  celebrados	
  por	
  Arun	
  Saldanha	
  por	
  “terem	
  chegado	
  o	
  mais	
  perto”	
  de	
   formular	
  “uma	
  
posição	
  inteiramente	
  materialista”	
  onde	
  a	
  política	
  e	
  a	
  ciência	
  materialista	
  tivessem	
  a	
  mesma	
  ontologia	
  de	
  base,	
  
Deleuze	
  e	
  Guattari	
  também	
  reduzem	
  a	
  escassez	
  a	
  um	
  “para-­‐nós”	
  quando	
  citam	
  aprovativamente	
  a	
  afirmação	
  
de	
  Maurice	
  Clavel	
  a	
  respeito	
  de	
  Sartre,	
  segundo	
  a	
  qual	
  “uma	
  filosofia	
  marxista	
  não	
  pode	
  se	
  permitir	
  introduzir	
  
como	
   ponto	
   de	
   partida	
   a	
   noção	
   de	
   escassez”.	
   Gilles	
   Deleuze	
   e	
   Félix	
   Guattari,	
   L’Anti-­‐Oedipe	
   (Paris:	
   Minuit,	
  
2008),	
  35,	
  n.	
  25.	
  Ver	
  Arun	
  Saldanha,	
  “Some	
  Principles	
  of	
  Geocommunism,”	
  Geocritique,	
  23	
  de	
   julho	
  de	
  2013,	
  
http://www.geocritique.org/arun-­‐saldanha-­‐some-­‐principles-­‐of-­‐geocommunism/.	
  	
  



	
  

	
   	
   	
  

	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

11	
  

	
  

É	
  preciso	
  dizer	
  que	
  o	
  dilema	
  é	
  falso;	
  é	
  um	
  dilema,	
  aliás,	
  ao	
  qual	
  não	
  podemos	
  

mais	
  nos	
  dar	
  o	
  luxo.	
  O	
  que	
  pretendo	
  fazer	
  a	
  seguir,	
  para	
  concluir,	
  é	
  defender	
  a	
  necessidade	
  

de	
   reter	
   a	
   igualdade,	
   ou	
   o	
   commonismo,	
   como	
   princípio	
   guiador	
   de	
   nossas	
   respostas	
  

políticas	
   à	
   crise	
   ambiental;	
   mas	
   fazê-­‐lo	
   sem	
   nenhum	
   apelo	
   a	
   ideias	
   piedosas	
   do	
   tipo	
  

“apenas	
   o	
   comunismo	
   pode	
   nos	
   salvar”.	
   Suspendamos	
   a	
   questão	
   (sempre	
   de	
   fundo	
  

religioso)	
   de	
   nossa	
   salvação,	
   e	
   coloquemo-­‐nos	
   apenas	
   o	
   problema	
   que	
   Wiener	
   nos	
  

propunha:	
  que	
  valores,	
  num	
  naufrágio,	
  eleger	
  “como	
  estando	
  à	
  altura	
  de	
  nossa	
  dignidade”?	
  

Ou	
   seja:	
   esqueçamos	
   a	
   pergunta	
   sobre	
   como	
   gostaríamos	
   de	
   viver	
   eternamente,	
   e	
  

perguntemo-­‐nos	
  ao	
  contrário	
  como	
  queremos	
  viver	
  o	
  tempo	
  que	
  nos	
  resta,	
  seja	
  ele	
  qual	
  for	
  

–	
  o	
  que	
  não	
  deixa	
  de	
  ser	
  um	
  modo	
  de	
  perguntar-­‐nos	
  como	
  queremos	
  morrer.	
  Será	
  possível,	
  

com	
  isso,	
  delinear	
  um	
  terceiro	
  sentido	
  de	
  “luxo	
  do	
  comunismo”,	
  que	
  é	
  aquele	
  que	
  gostaria	
  

de	
  defender.	
  

Na	
  metáfora	
  do	
  naufrágio	
  de	
  Wiener,	
  interessam	
  o	
  tom	
  de	
  um	
  estóico	
  elogio	
  à	
  

capacidade	
  de	
  manter-­‐se	
  um	
  gentleman,	
  a	
  good	
  sport,	
  nas	
  condições	
  mais	
  desfavoráveis.	
  A	
  

“dignidade”	
  diante	
  do	
  naufrágio	
  é	
  o	
  derradeiro	
  luxo	
  que	
  se	
  espera	
  de	
  uma	
  elite:	
  manter-­‐se	
  

impassível	
   diante	
   do	
   infortúnio	
   é	
   uma	
   marca	
   de	
   distinção	
   social	
   na	
   ética	
   da	
   virtude	
  

vitoriana	
   que	
   o	
   pai	
   da	
   cibernética	
   parece	
   invocar.	
   Mas	
   o	
   tom	
   interessa	
   justamente	
   na	
  

medida	
  em	
  que	
  é	
  possível	
  pervertê-­‐lo;	
  ou	
  seja,	
  na	
  medida	
  em	
  que	
  podemos	
  responder	
  a	
  

questão	
   “quais	
   são	
   os	
   valores	
   aos	
   quais	
   queremos	
   nos	
   dar	
   o	
   luxo?”	
   com	
   a	
   afirmação	
   da	
  

igualdade	
  como	
  princípio:	
  um	
  comunismo	
  como	
  luxo.	
  “Como	
  luxo”,	
  evidentemente,	
  não	
  do	
  

modo	
  como	
  o	
  entendem	
  os	
  apologistas	
  do	
  capitalismo	
  que	
  gostariam	
  de	
  se	
  aproveitar	
  da	
  

crise	
  ambiental	
  para	
  fazer	
  com	
  que	
  tudo	
  mude,	
  contanto	
  que	
  continue	
  igual.	
   Isto	
  sim,	
  no	
  

sentido	
  de	
  um	
  valor	
  que	
  não	
  precisa	
  buscar	
  sua	
  justificativa	
  numa	
  narrativa	
  de	
  redenção	
  

ou	
  numa	
  ordem	
  profunda	
  das	
  coisas,	
  mas	
  pode,	
  com	
  toda	
  a	
  leveza	
  trágica	
  que	
  a	
  situação	
  

pede,	
   se	
   afirmar	
   na	
   arbitrariedade	
   de	
   sua	
   própria	
   escolha:	
   este	
   é	
   um	
   valor	
   ao	
   qual	
  

decidimos	
  dar	
  valor.	
  

Se	
  é	
  verdade,	
  como	
  se	
  diz,	
  que	
  a	
  mudança	
  climática	
  põe	
  todos	
  os	
  habitantes	
  do	
  

planeta	
  “no	
  mesmo	
  barco”,	
  isto	
  significa	
  apenas	
  que,	
  assim	
  como	
  no	
  Titanic,	
  não	
  estamos	
  

todos	
   neste	
   barco	
   do	
   mesmo	
   modo.	
   Pelo	
   contrário,	
   a	
   questão	
   ambiental	
   evidencia	
  



	
  

	
  

	
  

rodrigo	
  nunes	
  |	
  o	
  luxo	
  do	
  comunismo	
  

12	
  

diferenças	
   claras	
   quanto	
   à	
   distribuição	
   de	
   recursos,	
   custos	
   e	
   efeitos.	
   A	
   distribuição	
   dos	
  

recursos	
  marca	
  divisões	
  tanto	
  entre	
  países	
  e	
  regiões	
  do	
  mundo	
  quanto	
  internas	
  à	
  países	
  e	
  

mesmo	
   cidades:	
   alguns	
   consomem	
   muitos	
   recursos	
   enquanto	
   outros	
   consomem	
   muito	
  

poucos.	
   O	
   mesmo	
   vale	
   para	
   os	
   custos,	
   que	
   se	
   distribuem	
   segundo	
   linhas	
   desiguais.	
   O	
  

passivo	
   ambiental	
   e	
   social	
   da	
   exploração	
   de	
   novos	
   recursos	
   cai	
   desproporcionalmente	
  

sobre	
   alguns	
   países	
   (o	
   petróleo	
   na	
   Nigéria),	
   regiões	
   (as	
   hidrelétricas	
   na	
   Amazônia)	
   e,	
  

principalmente,	
   um	
   determinado	
   tipo	
   de	
   população	
   (subhumanos	
   e	
   não-­‐humanos,	
   no	
  

dizer	
  de	
   Juliana	
  Fausto23);	
   os	
   lucros	
  e	
  benefícios	
  vão	
  desproporcionalmente	
  para	
  países,	
  

regiões	
   e	
   grupos	
   mais	
   ricos.	
   Finalmente,	
   os	
   efeitos	
   da	
   mudança	
   climática	
   afetam	
  

desproporcionalmente	
   os	
   mais	
   pobres:	
   impactos	
   sobre	
   populações	
   em	
   áreas	
   de	
   risco,	
  

migrações	
   forçadas,	
   suba	
   do	
   preço	
   de	
   alimentos	
   por	
   conta	
   de	
   eventos	
   climáticos	
  

extremos...24	
  Em	
   outras	
   palavras,	
   a	
   questão	
   ambiental	
   é	
   inteiramente	
   atravessada	
   por	
  

questões	
   sociais	
   e	
  políticas,	
   porque	
  ela	
   é	
   inteiramente	
  atravessada	
  por	
  divisões	
   sociais	
   e	
  

políticas;	
  algo	
  que	
  a	
  maioria	
  de	
  nossos	
  políticos	
  pode	
  querer	
  negar,	
  mas	
  que	
  sabem	
  muito	
  

bem	
  os	
  poderosos	
   lobbies	
  da	
   indústrias	
  petroleira	
  e	
  automobilística,	
  do	
  agribusiness,	
  da	
  

mineração,	
  das	
  construtoras	
  etc.	
  

Estabelecer	
   o	
   commonismo	
   como	
   princípio	
   guiador	
   de	
   nossas	
   respostas	
  

políticas	
   à	
   crise	
   ambiental	
   –	
   como	
   princípio	
   de	
   luta	
   ou	
  máquina	
   de	
   guerra,	
   não	
   de	
   uma	
  

política	
   de	
   estado	
   –	
   significa	
   estar	
   de	
   posse	
   de	
   um	
   primeiro	
   critério	
   para	
   determinar	
   a	
  

escolha	
   e	
   a	
   priorização	
   destas	
   respostas:	
   têm	
   preferência	
   aquelas	
   que	
   impliquem	
   uma	
  

melhor	
  distribuição	
  de	
  recursos,	
  custos	
  e	
  efeitos.	
  Resumindo	
  o	
  princípio	
  em	
  uma	
  frase,	
  se,	
  

como	
  se	
  diz,	
  “todos	
  precisamos	
  fazer	
  sacrifícios”,	
  o	
  peso	
  destes	
  sacrifícios	
  têm	
  de	
  cair	
  de	
  

maneira	
   proporcionalmente	
   maior	
   sobre	
   aqueles	
   que	
   proporcionalmente	
   têm	
   maiores	
  

condições	
   de	
   absorvê-­‐los	
   e	
   que	
   proporcionalmente	
   mais	
   se	
   beneficiaram	
   das	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
23	
  Juliana	
  Fausto,	
  “Os	
  desaparecidos	
  do	
  Antropoceno”,	
  apresentação	
  no	
  Colóquio	
  Os	
  Mil	
  Nomes	
  de	
  Gaia.	
  	
  
24	
  Como	
   cogentemente	
   argumenta	
   o	
   personagem	
   principal	
   de	
   White	
   Noise,	
   de	
   Don	
   DeLillo:	
   “Estas	
   coisas	
  
acontecem	
  com	
  pessoas	
  pobres	
  que	
  moram	
  em	
  áreas	
  expostas.	
  A	
  sociedade	
  é	
  organizada	
  de	
  tal	
  maneira	
  que	
  
sejam	
  os	
  pobres	
  e	
  os	
  não-­‐educados	
  a	
   sofrerem	
  o	
  grosso	
  do	
   impacto	
  dos	
  desastres	
  naturais	
   e	
   causados	
  pelo	
  
homem.	
  As	
  pessoas	
  em	
  áreas	
  alagáveis	
  ficam	
  com	
  as	
  enchentes,	
  as	
  pessoas	
  em	
  barracos	
  ficam	
  com	
  os	
  furacões	
  
e	
   tornados.	
   Eu	
   sou	
   um	
   professor	
   universitário.	
   Você	
   já	
   viu	
   um	
   professor	
   universitário	
   numa	
   daquelas	
  
enchentes	
  da	
  TV	
  descendo	
  a	
  sua	
  própria	
  rua	
  de	
  barco?”	
  Don	
  DeLillo,	
  White	
  Noise	
  (Nova	
  York:	
  Penguin,	
  1986),	
  
114.	
  	
  



	
  

	
   	
   	
  

	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

13	
  

	
  

circunstâncias	
   que	
   tornaram	
   os	
   sacrifícios	
   necessários.	
   Trata-­‐se	
   de	
   perguntar	
   qual	
   é	
   o	
  

máximo	
   de	
   igualdade	
   que	
   podemos	
   ter	
   em	
   condições	
   em	
   que	
   os	
   limites	
   [constraints]	
  

tendem	
   a	
   crescer;	
  mas	
   também	
   de	
   apostar	
   que	
   a	
   busca	
   deste	
  máximo	
   de	
   igualdade	
   é	
   a	
  

melhor	
   maneira	
   de	
   minimizar	
   o	
   crescimento	
   destes	
   limites.	
   Ao	
   mesmo	
   tempo	
   um	
  

utilitarismo	
   in	
  extremis	
   –	
   se	
   é	
  para	
  morrer,	
   que	
   seja	
   com	
  o	
  máximo	
  de	
   felicidade	
  para	
  o	
  

maior	
  número	
  de	
  seres	
  –	
  e	
  um	
  pessimismo	
  alegre.	
  

Algumas	
  conseqüências	
   importantes	
  podem	
  ser	
  extraídas	
  deste	
  princípio.	
   Se	
  

um	
  certo	
  discurso	
  ambiental	
  e	
  um	
  certo	
  discurso	
  de	
  esquerda	
  ainda	
  se	
  reconhecem	
  como	
  

mutuamente	
  excludentes	
  é	
  porque,	
  na	
  verdade,	
  ambos	
  aceitam	
  uma	
  premissa	
  que	
   lhes	
  é	
  

dada	
   pela	
   economia	
   liberal:	
   para	
   haver	
   distribuição	
   é	
   preciso	
   haver	
   crescimento.	
   Se	
  

aceitamos	
  esta	
  premissa,	
  nos	
  deparamos	
  com	
  um	
  dilema	
  em	
  que	
   levar	
  a	
  sério	
  os	
   limites	
  

que	
  a	
  crise	
  ambiental	
  impõe	
  ao	
  crescimento	
  indefinido	
  implicaria	
  abandonar	
  a	
  luta	
  contra	
  

a	
  desigualdade,	
  ao	
  passo	
  que	
  levar	
  a	
  sério	
  a	
  luta	
  contra	
  a	
  desigualdade	
  implicaria	
  ignorar	
  a	
  

crise	
   ambiental.	
   A	
   única	
   solução	
   possível	
   é	
   cortar	
   este	
   nó	
   górdio,	
   ou	
   seja,	
   rejeitar	
   a	
  

premissa:	
   afirmar	
   a	
   indissociabilidade	
   da	
   justiça	
   social	
   e	
   da	
   justiça	
   ambiental	
   significa	
  

dissociar	
  a	
  redução	
  da	
  desigualdade	
  da	
  ideia	
  de	
  crescimento	
  indefinido.	
  Deixamos,	
  então,	
  

de	
   falar	
  na	
  distribuição	
   da	
   riqueza	
  a	
   ser	
   criada	
  para	
   falar	
  na	
  redistribuição	
   da	
   riqueza	
   já	
  

existente.	
  	
  

Também	
   podemos	
   encontrar	
   no	
   princípio	
   tanto	
   uma	
   razão	
   para	
   agir	
  

imediatamente	
   (evitar	
   maiores	
   danos	
   para	
   as	
   maiores	
   vítimas)	
   quanto	
   um	
   inimigo	
  

imediato	
  claro	
  (a	
  indústria	
  do	
  petróleo).	
  Por	
  fim,	
  podemos	
  deduzir	
  dele	
  uma	
  direção	
  pela	
  

qual	
   orientar	
  nossas	
   ações:	
   uma	
  progressiva	
  desconexão	
   entre	
   a	
   reprodução	
  da	
   vida	
   e	
   a	
  

reprodução	
  das	
  condições	
  que	
  ameaçam	
  a	
  vida.	
  O	
  segredo	
  da	
  resiliência	
  do	
  capitalismo	
  no	
  

modo	
  como	
  ele	
  torna	
  nossas	
  condições	
  de	
  reprodução	
  dependentes	
  de	
  nossa	
  participação	
  

na	
  reprodução	
  do	
  próprio	
  capitalismo	
  –	
  por	
  exemplo,	
  na	
  medida	
  em	
  que	
  a	
  necessidade	
  de	
  

energia	
  de	
  baixo	
  custo	
  numa	
  situação	
  onde	
  há	
  pouca	
  oferta	
  de	
  energia	
  não-­‐fóssil	
  faz	
  com	
  

que	
   tenhamos	
   um	
   interesse	
   contrário	
   à	
   taxação	
   da	
   indústria	
   do	
   petróleo.	
   Desconexão	
  



	
  

	
  

	
  

rodrigo	
  nunes	
  |	
  o	
  luxo	
  do	
  comunismo	
  

14	
  

progressiva	
   significa	
   capacidade	
   crescente	
   de	
   escapar	
   às	
   “alternativas	
   infernais”25	
  que	
   o	
  

capitalismo	
   impõe	
   a	
   nossa	
   sobrevivência	
   e,	
   consequentemente,	
   limites	
   crescentes	
   à	
  

capacidade	
  de	
  reprodução	
  do	
  	
  capital.	
  Deste	
  telos	
  de	
  desconexão	
  progressiva	
  entre	
  vida	
  e	
  

capital	
  também	
  se	
  pode	
  deduzir	
  um	
  ponto	
  de	
  partida	
  para	
  a	
  ação	
  política:	
  a	
  manutenção	
  

ou	
   criação,	
   em	
   condições	
   não-­‐capitalísticas,	
   das	
   condições	
   de	
   reprodução	
   de	
   diferentes	
  

comunidades	
  ou	
  coletivos,	
  em	
  todas	
  as	
  escalas.	
  	
  

Mas	
   que	
   nosso	
   ponto	
   de	
   partida	
   seja	
   “local”	
   não	
   implica	
   que	
   nossa	
   ação	
   só	
  

possa	
  ser	
   localizada.	
  É	
  preciso,	
  com	
  efeito,	
  distinguir	
  dois	
  sentidos	
  de	
  “local”.	
  Que	
  a	
  ação	
  

seja	
  “local”	
  no	
  sentido	
  de	
  que	
  ela	
  só	
  possa	
  partir	
  de	
  algum	
  ponto	
  –	
  porque	
  não	
  existe	
  nem	
  

solução	
  global	
  one-­‐size-­‐fits-­‐all,	
  nem	
  agente	
  político	
  capaz	
  de	
  fazê-­‐la	
  valer	
  –	
  não	
  segue	
  que	
  o	
  

único	
   espaço	
   de	
   ação	
   possível	
   seja	
   a	
   atomização	
   infinita	
   da	
   pequena	
   escala.	
   Passar	
   da	
  

enunciação	
  de	
  um	
  problema	
  global	
  à	
  conclusão	
  de	
  que	
  a	
  única	
  solução	
  seria	
  a	
  aposta	
  em	
  

ações	
   meramente	
   locais	
   (o	
   segundo	
   sentido)	
   é	
   recuar	
   diante	
   do	
   verdadeiro	
   problema.	
  

Considerar	
   o	
   problema	
   em	
   sua	
   dimensão	
   global,	
   das	
   “redes	
   longas”	
   que	
   articulam	
  

diferentes	
   localidades	
   sob	
   condições	
   capitalísticas,	
   nos	
  obriga	
   a	
   confrontar	
  o	
  desafio	
   em	
  

outros	
  termos:	
  como	
  criar	
  uma	
  transição	
  que	
  vá	
  das	
  redes	
   longas	
  capitalistas	
  e	
  carbono-­‐

dependentes	
  que	
  temos	
  em	
  direção	
  a	
  alguma	
  outra	
  coisa,	
  que	
  combine	
  redes	
  mais	
  curtas	
  e	
  

redes	
  longas	
  organizadas	
  em	
  outras	
  bases?26	
  	
  

Além	
   disso,	
   simplesmente	
   confiar	
   que	
   uma	
   nova	
   ordem	
   irá	
   emergir	
  

espontaneamente	
   da	
   proliferação	
   de	
   pequenas	
   ações	
   locais	
   esbarra	
   inevitavelmente	
   no	
  

problema	
   da	
   interrupção:	
   a	
   questão	
   não	
   é	
   se	
   esta	
   catalaxia	
   é	
   ou	
   não	
   concebível	
   em	
  

abstrato,	
  mas	
  se	
  é	
  possível	
  no	
  tempo	
  de	
  que	
  dispomos,	
  e	
  se	
  é	
  razoável	
  fazermos	
  dela	
  nossa	
  

principal	
  aposta.	
  Não	
  creio	
  que	
  possamos	
  nos	
  dar	
  o	
  luxo	
  de	
  descartar	
  nenhuma	
  das	
  formas	
  

de	
   ação	
   a	
   nossa	
   disposição;	
   é	
   preciso,	
   pelo	
   contrário,	
   produzir	
   as	
   redes	
   que	
   conectem	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
25	
  Ver	
  Isabelle	
  Stengers	
  e	
  Philippe	
  Pignarre,	
  La	
  Sorcellerie	
  Capitaliste.	
  Pratiques	
  de	
  désenvoûtement	
  (Paris:	
  La	
  
Découverte,	
  2005).	
  	
  	
  

26	
  Talvez	
   Nina	
   Power	
   tenha,	
   num	
   artigo	
   escrito	
   posteriormente	
   à	
   apresentação	
   deste	
   texto,	
   chegado	
   por	
  
outros	
  caminhos	
  ao	
  nome	
  perfeito	
  para	
  a	
  posição	
  que	
  delineio	
  aqui:	
  o	
  neologismo	
  “decapitalism”,	
  formado	
  por	
  
analogia	
   à	
   deschooling	
   (desescolarização)	
   de	
   Ivan	
   Illich,	
   decolonisation	
   (descolonização)	
   e	
   degrowth	
  
(decrescimento).	
   Ver	
   Nina	
   Power,	
   “Decapitalism,	
   Left	
   Scarcity	
   and	
   the	
   State”,	
   Filip	
   20	
   (2015),	
  
http://fillip.ca/content/decapitalism-­‐left-­‐scarcity-­‐and-­‐the-­‐state.	
  	
  



	
  

	
   	
   	
  

	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

15	
  

	
  

táticas	
   de	
   obstrução,	
   desconexão	
   e	
   refuncionamento,27	
  experiências	
   locais	
   e	
   as	
   esferas	
  

estatal,	
  internacional	
  e	
  global,	
  de	
  forma	
  a	
  reforçar	
  as	
  condições	
  de	
  possibilidade	
  umas	
  das	
  

outras,	
  bem	
  como	
  potencializar	
  seus	
  efeitos.	
  Como	
  disse	
  Mckenzie	
  Wark	
  em	
  sua	
  resposta	
  

ao	
  “Manifesto	
  Aceleracionista”,	
  precisamos	
  saber	
  jogar	
  “com	
  um	
  baralho	
  inteiro	
  de	
  formas	
  

sociais”.28	
  

Quão	
   perto	
   estamos	
   de	
   conseguir	
   pôr	
   em	
   prática	
   uma	
   política	
   assim?	
   A	
  

verdade	
  é	
  que	
  estamos	
  muito	
  longe,	
  tanto	
  em	
  termos	
  de	
  nossa	
  capacidade	
  de	
  influenciar	
  o	
  

debate	
   público,	
   quanto	
   de	
   nossa	
   capacidade	
   de	
   ação.	
   Mas	
   por	
   isso	
   também	
   devemos	
  

enxergar	
   um	
   sentido	
   tático	
   triplo	
   em	
   partir	
   da	
   indissociabilidade	
   das	
   questões	
   social	
   e	
  

ambiental	
   como	
  princípio.	
  Primeiro,	
  o	
  de	
   impedir	
  a	
   incorporação	
  da	
  crise	
  ambiental	
  por	
  

discursos	
   que	
   visem	
   usá-­‐la	
   como	
   Cavalo	
   de	
   Tróia	
   para	
   introduzir	
   medidas	
   socialmente	
  

regressivas	
   ou	
   soluções	
   meramente	
   cosméticas	
   como	
   o	
   chamado	
   “capitalismo	
   verde”.	
  

Segundo,	
   o	
   de	
   evitar	
   seu	
   simétrico	
   inverso,	
   a	
   ideia	
   de	
   uma	
   certa	
   esquerda	
   para	
   quem	
  a	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
27	
  Por	
  “obstrução”	
  entendo	
  aquilo	
  que	
  até	
  hoje	
  tem	
  sido	
  a	
  principal	
  tática	
  dos	
  movimentos	
  sociais	
  em	
  questões	
  
ambientais:	
  o	
  esforço	
  para	
  impedir	
  a	
  realização	
  de	
  grandes	
  projetos	
  extrativos,	
  de	
  infra-­‐estrutura	
  etc.	
  Embora	
  
necessária	
  e	
  por	
  vezes	
  bem-­‐sucedida	
  (como	
  no	
  caso	
  do	
  gasoduto	
  Keystone,	
  nos	
  Estados	
  Unidos),	
  a	
  obstrução	
  
tem	
  os	
   limites	
  de	
  ser	
  sempre	
   inteiramente	
   localizada	
  e	
  defensiva:	
  ela	
  pode	
  barrar	
  o	
  avanço	
  de	
  redes	
   longas	
  
capitalísticas	
  em	
  algum	
  ponto,	
  mas	
  raramente	
  tem	
  condições	
  de	
  modificar	
  sua	
  lógica,	
  ou	
  de	
  propor	
  uma	
  lógica	
  
alternativa.	
   No	
   mais	
   das	
   vezes,	
   os	
   projetos	
   em	
   questão	
   acabam	
   realocados	
   para	
   outras	
   regiões.	
   Por	
  
“desconexão”	
   entendo	
   iniciativas	
  que	
   aumentam	
  a	
   independência	
  da	
   reprodução	
   social	
   em	
   relação	
   às	
   redes	
  
longas	
   capitalísticas;	
   esta	
   posição	
   seria	
   hoje	
   normalmente	
   associada	
   com	
   iniciativas	
   de	
   localização	
   (da	
  
produção	
   de	
   energia	
   e	
   alimentos,	
   por	
   exemplo),	
   mas	
   num	
   futuro	
   “decapitalista”	
   isto	
   não	
   precisaria	
  
necessariamente	
   ser	
   o	
   caso.	
   Por	
   último,	
   “refuncionamento”	
   refere-­‐se	
   ao	
   repurposing	
   de	
   que	
   falam	
   os	
  
chamados	
   “aceleracionistas”,	
   mas	
   principalmente	
   	
   ao	
   conceito	
   de	
   Umfunktionierung	
   que	
   Walter	
   Benjamin	
  
tomou	
  de	
  Bertolt	
  Brecht	
  –	
  expresso	
  no	
  imperativo	
  de	
  “não	
  abastecer	
  o	
  aparelho	
  de	
  produção	
  sem	
  modificá-­‐lo	
  o	
  
máximo	
  possível”.	
  Walter	
  Benjamin,	
  “The	
  Artist	
  as	
  Producer,”	
  trad.	
  John	
  Heckman,	
  New	
  Left	
  Review	
  62	
  (1970):	
  
89.	
  Refuncionamento	
  e	
  desconexão	
  caminham	
  juntos:	
  enquanto	
  desconectar	
  é	
  sempre	
  refuncionar	
  no	
  sentido	
  
de	
  minimizar	
  nossa	
  dependência	
  em	
  relação	
  a	
  redes	
  longas	
  capitalísticas	
  e	
  carbono-­‐dependentes,	
  refuncionar	
  
também	
  indica	
  que,	
  ao	
  invés	
  da	
  única	
  direção	
  de	
  encurtamento	
  de	
  redes,	
  devemos	
  pensar	
  quais	
  redes	
  longas	
  
queremos	
  manter	
  (a	
  internet,	
  por	
  exemplo?)	
  e	
  que	
  condições	
  precisam	
  ser	
  criadas	
  para	
  que	
  isso	
  seja	
  possível	
  
sobre	
   novas	
   bases.	
   Por	
   contraste,	
   a	
   maneira	
   como	
   o	
   “Manifesto	
   Aceleracionista”	
   pensa	
   o	
   conceito	
   de	
  
refuncionamento	
   é	
   bastante	
   unidimensional,	
   como	
  mera	
   “apropriação”	
   das	
   redes	
   longas	
   por	
   um	
   “nós”	
   que	
  
permanece	
   indeterminado.	
   Ver	
  Nick	
   Srnicek	
   e	
  Alex	
  Williams,	
   “#Accelerate:	
  Manifesto	
   for	
   an	
  Accelerationist	
  
Politics,”	
   The	
   Accelerationist	
   Reader,	
   ed.	
   Robin	
  Mackay	
   e	
   Armin	
   Avanessian	
   (Falmouth:	
   Urbanomic;	
   Berlin:	
  
Merve,	
  2014).	
  	
  	
  
28 	
  Mckenzie	
   Wark,	
   “#Celerity:	
   A	
   Critique	
   Of	
   The	
   Manifesto	
   For	
   An	
   Accelerationist	
   Politics”,	
  
http://syntheticedifice.files.wordpress.com/2013/06/celerity.pdf.	
  	
  



	
  

	
  

	
  

rodrigo	
  nunes	
  |	
  o	
  luxo	
  do	
  comunismo	
  

16	
  

crise	
  ambiental	
  não	
  passaria	
  de	
  uma	
  cortina	
  de	
   fumaça	
  para	
  nos	
  afastar	
  do	
  problema	
  da	
  

desigualdade	
  social.	
  Terceiro,	
  e	
  mais	
  importante,	
  o	
  de	
  construir	
  –	
  no	
  sentido	
  de	
  bricolar	
  –	
  

uma	
  base	
  social	
  para	
  as	
  lutas	
  por	
  justiça	
  social	
  e	
  ambiental	
  que	
  estão	
  por	
  vir.29	
  	
  

Conseguiremos	
  fazer	
  isto?	
  Não	
  tenho	
  a	
  menor	
  ideia.	
  Mas	
  também	
  não	
  tenho	
  a	
  

menor	
   dúvida	
   de	
   que	
   nossa	
   única	
   chance	
   de	
   ter	
   uma	
   chance	
   passa	
   pela	
   constituição	
   de	
  

movimentos	
  de	
  massa	
  capazes	
  –	
  pela	
  obstrução,	
  a	
  desconexão	
  e	
  o	
  refuncionamento	
  –	
  de	
  

progressivamente	
   reconfigurar	
   nossas	
   condições	
   de	
   vida,	
   para	
   que	
   a	
   vida	
   tenha	
   ainda	
  

alguma	
  condição	
  de	
  continuar	
  a	
  existir.	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
29	
  O	
  filme	
  A	
  Idade	
  da	
  Terra,	
  de	
  Glauber	
  Rocha,	
  referenciado	
  no	
  subtítulo	
  deste	
  colóquio,	
  poderia	
  ser	
  tomado	
  
como	
  um	
  presságio	
  da	
  pluralidade	
  e	
  flexibilidade	
  tática	
  que	
  a	
  crise	
  climática	
  exige.	
  O	
  filme	
  alegoriza	
  a	
  chegada	
  
futura	
  de	
  um	
  “Cristo	
  do	
  Terceiro	
  Mundo”,	
  mas	
  este	
  Cristo	
  não	
  é	
  um,	
  mas	
  quatro:	
  o	
  Cristo	
  Negro	
  interpretado	
  
por	
   Antônio	
   Pitanga	
   (que	
   antes	
   interpretara	
   o	
   malandro	
   que	
   lutava	
   contra	
   a	
   resignação	
   supersticiosa	
   dos	
  
pescadores	
  em	
  Barravento);	
  o	
  Cristo	
  Guerrilheiro	
   (“Ogum-­‐Lampião”,	
   segundo	
  Glauber)	
  de	
  Geraldo	
  D'El	
  Rey,	
  
que	
  antes	
  vivera	
  o	
  Manuel	
  Vaqueiro	
  de	
  Deus	
  e	
  o	
  Diabo	
  na	
  Terra	
  do	
  Sol;	
  o	
  Cristo	
  Militar	
  (Tarcísio	
  Meira);	
  e	
  o	
  
Cristo	
  Índio	
  que	
  vira	
  operário	
  e	
  depois	
  pescador,	
  interpretado	
  por	
  um	
  branco	
  (Jece	
  Valadão).	
  Interessa	
  menos	
  
aqui	
   tentar	
  compreender	
  a	
  complexa	
  síntese	
  barroca	
  da	
  visão	
  política	
  de	
  Glauber	
  que	
  reter	
  a	
   ideia	
  sugerida	
  
pelo	
  filme	
  de	
  que,	
  pace	
  Heidegger,	
  apenas	
  mais	
  de	
  um	
  Deus	
  pode	
  nos	
  salvar.	
  


