
	
  

	
   	
   	
  

	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

1	
  

	
  

Écologie	
  et	
  économie	
  générale	
  

Peter	
  Szendy	
  

	
  

Si	
   l’écologie	
   et	
   l’économie	
   ont	
   en	
   partage	
   le	
   radical	
   grec	
   oikos	
   (à	
   savoir	
   la	
  

maison,	
   l’habitation),	
   c’est	
   que	
   leurs	
   histoires	
   se	
   croisent	
   et	
   s’entrelacent	
   depuis	
  

longtemps.	
  

Le	
   mot	
   «	
  écologie	
  »,	
   comme	
   on	
   sait,	
   apparaît	
   en	
   1866,	
   dans	
   l’ouvrage	
   du	
  

biologiste	
   allemand	
   Ernst	
   Haeckel,	
   Generelle	
   Morphologie	
   der	
   Organismen.	
   On	
   cite	
  

généralement	
  un	
  passage	
  du	
  tome	
  II	
  comme	
  constituant	
  la	
  première	
  définition	
  attestée	
  de	
  

l’écologie	
   en	
   tant	
   que	
   discipline	
  1	
  :	
   «	
  Par	
   écologie	
  »,	
   écrit	
   Haeckel,	
   «	
  nous	
   entendons	
  

l’ensemble	
   de	
   la	
   science	
   des	
   relations	
   de	
   l’organisme	
   au	
  monde	
   extérieur	
   environnant…	
  »	
  

Mais,	
  avant	
  ce	
  coup	
  d’envoi	
  définitionnel,	
  il	
  y	
  avait,	
  dans	
  le	
  tome	
  I	
  du	
  même	
  ouvrage,	
  une	
  

note	
  de	
  bas	
  de	
  page	
  qu’il	
   vaut	
   la	
  peine	
  de	
   relire	
  —	
  elle	
   intervient	
   après	
  une	
  phrase	
  qui	
  

étend	
   le	
   champ	
   de	
   la	
   biologie	
   en	
   en	
   faisant	
   «	
  la	
   science	
   générale	
   des	
   organismes	
   ou	
   des	
  

corps	
  naturels	
  vivants	
  de	
  notre	
  globe	
  terrestre	
  ».	
  Haeckel	
  précise	
  alors	
  aussitôt	
  (I,	
  p.	
  8)	
  :	
  

«	
  Dans	
   la	
  mesure	
  où	
  nous	
  élargissons	
   le	
   concept	
  de	
   la	
  biologie	
  pour	
   lui	
  donner	
  

l’extension	
   la	
   plus	
   vaste	
   et	
   la	
   plus	
   englobante,	
   nous	
   excluons	
   le	
   sens	
   strict	
   et	
  

étroit	
   qui	
   confond	
   couramment	
   (surtout	
   dans	
   le	
   domaine	
   de	
   l’entomologie)	
   la	
  

biologie	
   avec	
   l’écologie,	
   avec	
   la	
   science	
   de	
   l’économie	
   des	
   organismes,	
   de	
   leur	
  

mode	
  de	
  vie	
  et	
  de	
  leurs	
  relations	
  extérieures	
  vitales	
  les	
  uns	
  avec	
  les	
  autres,	
  etc.	
  »	
  

(Indem	
   wir	
   den	
   Begriff	
   der	
   Biologie	
   auf	
   diesen	
   umfassendsten	
   und	
   weitesten	
  

Umfang	
   ausdehnen,	
   schliessen	
   wir	
   den	
   engen	
   und	
   beschränkten	
   Sinn	
   aus,	
   in	
  

welchem	
   man	
   häufig	
   (insbesondere	
   in	
   der	
   Entomologie)	
   die	
   Biologie	
   mit	
   der	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1. Ernst Haeckel, Generelle Morphologie der Organismen, Berlin, Georg Reimer, II, 1866, p. 286 : Unter 
Oecologie verstehen wir die gesammte Wissenschaft von der Beziehungen des Organismus zum umgebenden 
Aussenwelt… 



	
  

	
  

	
  

peter	
  szendy	
  |	
  écologie	
  et	
  économie	
  générale	
  
	
  

2	
  

Oecologie	
   verwechselt,	
   mit	
   der	
   Wissenschaft	
   von	
   der	
   Oeconomie,	
   von	
   der	
  

Lebensweise,	
   von	
   den	
   äusseren	
   Lebensbeziehungen	
   der	
   Organismen	
   zu	
   einander	
  

etc.)	
  

L’écologie,	
   selon	
   cette	
   toute	
   première	
   occurrence	
   du	
   mot,	
   serait	
   donc	
  

synonyme	
  d’économie	
  :	
   elle	
   serait	
   un	
  discours	
   de	
   type	
   économique	
   sur	
   les	
   rapports	
   des	
  

organismes	
  vivants	
  entre	
  eux,	
  un	
  peu	
  à	
  l’image,	
  sans	
  doute,	
  de	
  ce	
  que	
  Carl	
  von	
  Linné,	
  plus	
  

d’un	
  siècle	
  auparavant,	
  avait	
  appelé	
  l’oeconomia	
  naturae	
  2.	
  

Certes,	
   avant	
  de	
  pouvoir	
  affirmer	
  que	
   l’écologie	
  est	
  d’essence	
  économique,	
   il	
  

faudrait	
   avoir	
   éclairci	
   ce	
   qu’économie	
   veut	
   dire	
   sous	
   la	
   plume	
   de	
   Haeckel,	
   en	
   1866.	
   Il	
  

faudrait	
   donc	
   suivre	
   les	
   méandres	
   de	
   la	
   généalogie	
   de	
   ce	
   que	
   Giorgio	
   Agamben	
   a	
   pu	
  

décrire	
   comme	
   un	
   «	
  paradigme	
   théologico-­‐économique	
  »,	
   qu’il	
   oppose	
   à	
   celui	
   de	
   la	
  

«	
  théologie	
  politique	
  ».	
  Du	
  terme	
  grec	
  d’oikonomia	
  tel	
  qu’il	
  était	
  utilisé	
  dans	
  la	
  patristique	
  

chrétienne	
  jusqu’à	
  ce	
  qu’on	
  a	
  commencé	
  à	
  appeler,	
  au	
  XVIIe	
  siècle,	
  «	
  l’économie	
  animale	
  »,	
  

il	
   y	
   a	
   en	
   effet	
   des	
   détours	
   et	
   des	
   bifurcations	
   sémantiques	
   qu’il	
   m’est	
   impossible	
   de	
  

retracer	
   ici.	
   Ce	
   que	
   je	
   voudrais	
   simplement	
   retenir	
   pour	
   l’instant,	
   à	
   titre	
   d’hypothèse	
  

préliminaire,	
  c’est	
  que	
  l’acte	
  de	
  naissance	
  de	
  l’écologie	
  s’inscrit	
  dans	
  une	
  histoire	
  lexicale	
  

qui	
  a	
  également	
  pu	
  engendrer	
  une	
  expression	
  comme	
  celle	
  que	
  l’on	
  trouve	
  sous	
  la	
  plume	
  

de	
   Herder,	
   en	
   1772,	
   dans	
   son	
   Traité	
   sur	
   l’origine	
   du	
   langage	
  :	
   celui-­‐ci,	
   pour	
   expliquer	
  

l’apparition	
  des	
  langues	
  chez	
  l’homme,	
  parle	
  en	
  effet	
  d’une	
  «	
  économie	
  animale	
  générale	
  »	
  

(allgemeine	
   tierische	
   Ökonomie),	
   c’est-­‐à-­‐dire	
   d’une	
   «	
  économie	
   domestique	
  »	
  

(Haushaltung)	
  élargie	
  aux	
  dimensions	
  de	
  la	
  nature	
  ou	
  de	
  l’espèce	
  humaine	
  3.	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2.	
  On	
  considère	
  généralement	
  que,	
  conformément	
  à	
  la	
  tradition	
  universitaire	
  de	
  l’époque	
  en	
  Suède,	
  Linné	
  lui-­‐
même	
   est	
   l’auteur	
   de	
   la	
   thèse	
   intitulée	
  Oeconomia	
  naturae,	
  soutenue	
   sous	
   sa	
   direction	
   par	
   un	
   certain	
   Isaac	
  
Biberg	
   et	
   publiée	
   en	
   1749.	
   Cf.	
  l’introduction	
   de	
   Camille	
   Limoges	
   dans	
   C.	
  Linné,	
   L’Équilibre	
   de	
   la	
   nature,	
  
traduction	
  française	
  de	
  Bernard	
  Jasmin,	
  Vrin,	
  1972,	
  p.	
  8-­‐9.	
  La	
  première	
  phrase	
  de	
   ladite	
  thèse	
  énonce	
  :	
  «	
  Par	
  
ÉCONOMIE	
  DE	
  LA	
  NATURE,	
  on	
  entend	
  la	
  très	
  sage	
  disposition	
  des	
  Choses	
  naturelles	
  instituée	
  par	
  le	
  Souverain	
  
créateur,	
   selon	
   laquelle	
   ceux-­‐ci	
   tendent	
   à	
   des	
   fins	
   communes	
   et	
   ont	
   des	
   fonctions	
   réciproques	
  »	
   (per	
  
OECONOMIAM	
  NATURAE	
  intelligimus	
  Summi	
  conditoris	
  circa	
  Res	
  Naturales	
  sapientissimam	
  dispositionem,	
  secundum	
  
quam	
  illae	
  aptae	
  sunt	
  ad	
  communes	
  fines	
  &	
  reciprocos	
  usus	
  producendos).	
  

3 .	
  Cf.	
  Johann	
   Gottfried	
   Herder,	
   Abhandlung	
   über	
   den	
   Ursprung	
   der	
   Sprache,	
   Reclam,	
   1966,	
   p.	
  24	
   (die	
  
Haushaltung	
   der	
   Natur	
  :	
   «	
  l’économie	
   domestique	
   de	
   la	
   nature	
  »),	
   p.	
  25	
   (allgemeine	
   tierische	
   Ökonomie)	
   	
   et	
  
p.	
  122	
   (der	
   ganzen	
   Haushaltung	
   des	
   menschlichen	
   Geschlechts	
  :	
   «	
  toute	
   l’économie	
   domestique	
   de	
   l’espèce	
  



	
  

	
   	
   	
  

	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

3	
  

	
  

Ce	
   que	
   j’aimerais	
   interroger,	
   c’est	
   donc	
   l’écologie	
   comme	
  économie	
  générale,	
  

pour	
  le	
  dire	
  d’un	
  terme	
  qui	
  fut	
  cher	
  à	
  Georges	
  Bataille	
  et	
  sur	
  lequel	
  il	
  nous	
  faudra	
  revenir	
  

longuement.	
   Ce	
   qui	
   impliquera	
   de	
   se	
   demander	
   si	
   cette	
   généralisation	
   du	
   concept	
  

d’économie	
  est	
  un	
  simple	
  élargissement	
  de	
  son	
  champ	
  au-­‐delà	
  de	
  ses	
  limites	
  usuelles	
  ou	
  si	
  

la	
  notion	
  même	
  d’économie	
  s’en	
  trouve	
  débordée.	
  

Bref,	
  la	
  question	
  qui	
  nous	
  portera	
  est	
  celle-­‐ci	
  :	
  l’écologie	
  est-­‐elle	
  une	
  économie	
  

de	
  l’économie,	
  a-­‐t-­‐elle	
  donc	
  pour	
  vocation	
  d’administrer	
  économiquement	
  l’économie	
  elle-­‐

même,	
   en	
   lui	
   assignant	
   par	
   exemple	
   des	
   limites	
   ou	
   des	
   objectifs	
   qui	
   relèveraient	
   d’une	
  

sorte	
  d’hyperéconomie	
  à	
   l’échelle	
  planétaire	
  ?	
  Ou	
  bien	
   l’écologie	
  déborde-­‐t-­‐elle	
   la	
  sphère	
  

de	
  l’économie,	
  l’ouvre-­‐t-­‐elle	
  sur	
  une	
  pensée	
  que	
  l’on	
  pourrait	
  dire	
  anéconomique,	
  c’est-­‐à-­‐

dire	
   rompant	
   avec	
   l’horizon	
   d’un	
   calcul,	
   d’une	
   exploitation	
   visant	
   le	
   bon	
   retour	
   sur	
  

investissement	
  ?	
  

*	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
humaine).	
   Heidegger	
   a	
   commenté	
   ces	
   expressions	
   de	
   Herder	
   dans	
   un	
   séminaire	
   de	
   1939	
   (Vom	
  Wesen	
   der	
  
Sprache.	
  Die	
  Metaphysik	
  der	
  Sprache	
  und	
  die	
  Wesung	
  des	
  Wortes.	
  Zu	
  Herders	
  Abhandlung	
  »Über	
  den	
  Ursprung	
  
der	
  Sprache«,	
  Vittorio	
  Klostermann,	
  1999).	
  Sur	
  le	
  «	
  paradigme	
  théologico-­‐économique	
  »,	
  cf.	
  Giorgio	
  Agamben,	
  
Le	
  Règne	
  et	
  la	
  gloire.	
  Pour	
  une	
  généalogie	
  théologique	
  de	
  l’économie	
  et	
  du	
  gouvernement,	
  traduction	
  française	
  de	
  
Joël	
  Gayraud	
  et	
  Martin	
  Rueff,	
  Seuil,	
  2008,	
  p.	
  82	
  et	
  passim.	
  Agamben	
  se	
  trompe	
  lorsqu’il	
  affirme	
  (p.	
  413)	
  que	
  le	
  
syntagme	
  «	
  économie	
  animale	
  »	
   remonte	
  à	
   la	
   «	
  première	
  moitié	
  du	
  XVIIIe	
   siècle	
  ».	
  On	
   le	
   trouve	
  en	
  effet	
  déjà	
  
chez	
  Leibniz	
  (notamment	
  dans	
  un	
  écrit	
  de	
  1680-­‐1682,	
  De	
  scribendis	
  novis	
  Medicinae	
  Elementis),	
  qui	
  lui-­‐même	
  
l’emprunte	
   à	
   des	
   ouvrages	
   de	
  médecine	
   datant	
   de	
   la	
   seconde	
  moitié	
   du	
  XVIIe	
   siècle.	
   Justin	
  E.	
  H.	
  Smith,	
   dans	
  
Divine	
  Machines.	
  Leibniz	
  and	
  the	
  Sciences	
  of	
  Life	
  (Princeton	
  University	
  Press,	
  2011,	
  p.	
  61-­‐62),	
  rappelle	
  ainsi	
  que	
  
l’«	
  économie	
  animale	
  »,	
  désignant	
  «	
  ce	
  domaine	
  particulier	
  de	
   la	
  physique	
  qui	
  traite	
  des	
  corps	
  animaux	
  et	
  de	
  
leurs	
   mouvements	
  »	
   (that	
   particular	
   subdomain	
   of	
   physics	
   that	
   deals	
  with	
   animal	
   bodies	
   and	
   their	
  motions),	
  
était	
  une	
  expression	
  déjà	
  présente	
  dans	
  le	
  titre	
  d’ouvrages	
  comme	
  celui	
  du	
  médecin	
  et	
  naturaliste	
  britannique	
  
Walter	
   Charleton	
   en	
   1659,	
   Oeconomia	
   animalis	
   novis	
   in	
   medicina	
   hypothesibus	
   superstructa	
   et	
   mechanice	
  
explicata	
   (littéralement	
  :	
   «	
  Une	
   nouvelle	
   économie	
   animale,	
   échafaudée	
   sur	
   des	
   hypothèses	
   en	
  médecine	
   et	
  
expliquée	
  mécaniquement	
  »).	
  «	
  L’emploi	
  du	
  terme	
  »,	
  écrit	
  Smith	
  (ibid.),	
  «	
  explose	
  en	
  fréquence	
  dans	
  la	
  seconde	
  
moitié	
  du	
  dix-­‐septième	
  siècle	
  et	
   l’usage	
  qu’en	
  fait	
  Leibniz	
  semble	
  être	
  l’un	
  des	
  exemples	
  de	
  cette	
  explosion	
  »	
  
(usage	
   of	
   the	
   term	
   explodes	
   in	
   frequency	
   in	
   the	
   second	
   half	
   of	
   the	
   seventeenth	
   century,	
   and	
   Leibniz’s	
   use	
   of	
   it	
  
seems	
  to	
  be	
  but	
  one	
  instance	
  of	
  this	
  explosion).	
  Smith	
  précise	
  aussitôt	
  que,	
  «	
  au	
  dix-­‐septième	
  siècle,	
   la	
  science	
  
sociale	
  de	
  l’économie	
  telle	
  que	
  nous	
  la	
  comprenons	
  n’existait	
  pas,	
  si	
  bien	
  qu’il	
  ne	
  faudrait	
  pas	
  entendre	
  dans	
  
l’“économie	
  animale”	
  une	
  référence	
  à	
  des	
  systèmes	
  d’échange,	
  à	
  des	
  marchés,	
  etc.	
  »	
  (in	
  the	
  seventeenth	
  century	
  
the	
   social	
   science	
   of	
   economics	
   as	
   we	
   understand	
   it	
   did	
   not	
   exist,	
   and	
   so	
   “animal	
   economy”	
   should	
   not	
   be	
  
understood	
  as	
  making	
  reference	
  to	
  systems	
  of	
  exchange,	
  markets,	
  and	
  such).	
   Cf.	
  également	
   l’article	
  de	
  Bernard	
  
Balan,	
   «	
  Premières	
   recherches	
   sur	
   l’origine	
   et	
   la	
   formation	
   du	
   concept	
   d'économie	
   animale	
  »,	
   dans	
   Revue	
  
d’histoire	
  des	
  sciences,	
  tome	
  28	
  n°	
  4,	
  1975,	
  p.	
  289-­‐326.	
  



	
  

	
  

	
  

peter	
  szendy	
  |	
  écologie	
  et	
  économie	
  générale	
  
	
  

4	
  

Ces	
   interrogations,	
   elles	
   nous	
   arrivent	
   aujourd’hui	
   dans	
   l’urgence	
   d’un	
  

contexte	
   où	
   l’on	
   prête	
   l’oreille,	
   où	
   l’on	
   ausculte	
   les	
   signaux	
   envoyés	
   par	
   notre	
   planète	
  

habitée	
  (ce	
  qu’on	
  appelait	
  autrefois	
   l’écoumène,	
   l’oikoumenê	
  dont	
  parle	
  Hérodote	
  ou	
  que	
  

l’on	
  trouve	
  mentionnée	
  dans	
  la	
  Bible	
  4).	
  

Comme	
  si	
  la	
  Terre	
  —	
  dans	
  cette	
  économie	
  animale	
  générale	
  qui,	
  selon	
  Herder,	
  

a	
  doté	
  les	
  hommes	
  de	
  la	
  faculté	
  de	
  parler	
  —,	
  comme	
  si	
   la	
  Terre	
  elle-­‐même,	
   littéralement	
  

ou	
  par	
  figure,	
  voulait	
  dire.	
  Ou	
  comme	
  si	
  elle	
  voulait	
  crier,	
  s’écrier,	
  ainsi	
  qu’elle	
  le	
  fait	
  dans	
  

un	
   petit	
   récit	
   d’Arthur	
   Conan	
   Doyle	
   intitulé	
   Quand	
   la	
   Terre	
   hurla	
   (When	
   The	
   World	
  

Screamed,	
  1928).	
   Il	
   est	
   difficile	
   de	
   ne	
   pas	
   penser	
   aux	
   actuels	
   débats	
   sur	
   la	
   fracturation	
  

hydraulique	
   pour	
   l’exploitation	
   des	
   gaz	
   de	
   schiste	
   en	
   lisant	
   comment	
   le	
   Professeur	
  

Challenger	
  perce,	
  comment	
  il	
  fore	
  dans	
  l’épaisseur	
  de	
  la	
  croûte	
  terrestre	
  jusqu’au	
  point	
  où	
  

il	
  atteint	
  l’épiderme	
  sensible	
  de	
  ce	
  grand	
  organisme	
  qu’est	
  notre	
  planète.	
  Ce	
  fut	
  un	
  «	
  grand	
  

moment	
  »	
   (great	
   moment),	
   raconte	
   le	
   narrateur,	
   lorsque	
   «	
  [s]on	
   aiguillon	
   d’acier	
  

transperça	
  le	
  ganglion	
  nerveux	
  de	
  notre	
  vieille	
  Mère	
  la	
  Terre	
  »	
  (my	
  iron	
  dart	
  shot	
  into	
  the	
  

nerve	
  ganglion	
  of	
  old	
  Mother	
  Earth	
  5)	
  :	
  

«	
  Au	
  même	
  moment,	
  nos	
  oreilles	
  furent	
  assaillies	
  par	
  le	
  plus	
  horrible	
  hurlement	
  

qui	
  eût	
  jamais	
  été	
  entendu.	
  […]	
  C’était	
  un	
  mugissement	
  dans	
  lequel	
  la	
  douleur,	
  la	
  

colère,	
  la	
  menace	
  et	
  la	
  majesté	
  outragée	
  de	
  la	
  nature	
  se	
  mêlaient	
  toutes	
  dans	
  un	
  

même	
  cri	
  sinistre.	
  […]	
  Aucun	
  son	
  dans	
  l’histoire	
  n’a	
  jamais	
  égalé	
  la	
  plainte	
  de	
  la	
  

terre	
  meurtrie.	
  »	
  (At	
  the	
  same	
  time	
  our	
  ears	
  were	
  assailed	
  by	
  the	
  most	
  horrible	
  yell	
  

that	
  ever	
  yet	
  was	
  heard.	
  […]	
   It	
  was	
  a	
  howl	
   in	
  which	
  pain,	
  anger,	
  menace,	
  and	
  the	
  

outraged	
  majesty	
   of	
  Nature	
   all	
   blended	
   into	
   one	
   hideous	
   shriek.	
   […]	
   No	
   sound	
   in	
  

history	
  has	
  ever	
  equalled	
  the	
  cry	
  of	
  the	
  injured	
  Earth.)	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4. Cf. les Histoires d’Hérodote (III, 106) — ou encore, par exemple, le premier verset de Luc, 2. Dans « La non-
invitée de Copenhague » (Libération, 8 décembre 2009), Michel Serres évoquait ainsi la « parole » de la Terre : 
« Oui, les éléments et les vivants émettent une quantité d’information au moins aussi lumineuse, importante, 
décisive et intéressante que celle émise par nos semblables qui s’expriment en langage humain. Oui, la Biogée 
sait parler clairement et distinctement, avec même une éloquence soutenue. Ne sommes-nous pas désormais 
formés à traduire et comprendre ses appels et ses signaux, quoiqu’extérieurs à nos langues ? […] Donc 
l’émettrice en question, parlant à nos oreilles enfin ouvertes a, pour cette raison expressive, droit de s’asseoir à la 
table des séances et d’y participer aux décisions. » Dans le dernier chapitre de Nous n’avons jamais été modernes 
(La Découverte, 1991), Bruno Latour avançait l’idée d’un « Parlement des choses », auquel il donnera une 
tournure explicitement écologique dans Politiques de la nature (La Découverte, 2004). 
5. Cf. Arthur Conan Doyle, Les Exploits du Pr. Challenger et autres aventures étranges, Robert Laffont, 
coll. « Bouquins », 1989. Gilles Deleuze et Félix Guattari évoquent ce personnage « qui fit hurler la Terre avec 
une machine dolorifère » dans « La géologie de la morale » de Mille Plateaux (Éditions de Minuit, 1980, p. 53). 



	
  

	
   	
   	
  

	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

5	
  

	
  

Ce	
  hurlement	
   est	
  peut-­‐être	
   la	
  plus	
   saisissante	
  des	
  prosopopées	
  que	
   la	
  Terre	
  

aura	
   connues.	
   Et	
   le	
   globe	
   terrestre	
   apparaît	
   déjà	
   comme	
   cette	
   «	
  grande	
   créature	
  »	
   dont	
  

parlera	
   James	
   Lovelock	
   lorsque,	
   presque	
   un	
   demi-­‐siècle	
   plus	
   tard,	
   il	
   réveillera	
   le	
   vieux	
  

nom	
   de	
   Gaïa	
   de	
   son	
   sommeil	
   mythologique	
   6 .	
   Mais	
   la	
   possibilité	
   d’une	
   telle	
  

personnification	
  avait	
  été	
  préparée	
  de	
  longue	
  date.	
  

Dans	
  son	
  De	
  natura	
  rerum,	
  Lucrèce,	
  aux	
  vers	
  238-­‐239	
  du	
  livre	
  V,	
  parlait	
  ainsi	
  

de	
  «	
  la	
  nature	
  du	
  monde	
  en	
  sa	
  totalité	
  »	
  (omnis	
  mundi	
  natura)	
  comme	
  d’«	
  un	
  corps	
  sujet	
  à	
  

naître	
   et	
   à	
  mourir	
  »	
   (nativo	
  ac	
  mortali	
  corpore).	
   Il	
   comparait	
   la	
   terre	
  à	
  une	
  «	
  mère	
  »	
  qui,	
  

après	
   avoir	
   donné	
   naissance	
   aux	
   genres	
   humains	
   et	
   animaux,	
   perdit	
   sa	
   fécondité	
  :	
  

«	
  comme	
   une	
   femme	
   usée	
   par	
   la	
   vieillesse,	
   elle	
   n’enfanta	
   plus	
  »,	
   écrit-­‐il	
   (V,	
   823-­‐827).	
  

Certains	
   échos	
   de	
   cette	
   métaphorologie	
   lucrétienne	
   résonnent	
   encore,	
   diffractés	
   ou	
  

affaiblis,	
  dans	
  la	
  Philosophie	
  de	
  la	
  nature	
  de	
  Hegel	
  :	
  de	
  même	
  que	
  Lucrèce	
  pouvait	
  évoquer	
  

les	
  «	
  membres	
  »	
  (membra)	
  du	
  monde	
  (V,	
  243-­‐244),	
  de	
  même	
  Hegel	
  décrit-­‐il	
   le	
  «	
  système	
  

solaire	
  »	
  (Sonnensystem)	
  comme	
  «	
  le	
  premier	
  organisme	
  »	
  (der	
  erste	
  Organismus),	
  doté	
  de	
  

«	
  membre	
   géants	
  »	
   (Riesenglieder),	
  à	
   savoir	
   les	
   planètes	
   et	
   autres	
   satellites	
   (addition	
   au	
  

§	
  337	
  7).	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
6.	
  James	
   E.	
  Lovelock,	
   «	
  Gaia	
   as	
   Seen	
   Through	
   the	
   Atmosphere	
   (Letter	
   to	
   the	
   Editors)	
  »,	
   dans	
   Atmospheric	
  
Environment,	
   vol.	
  6	
   n°	
  8,	
   Pergamon	
   Press,	
   1972,	
   p.	
  579.	
   C’est	
   l’écrivain	
   William	
   Golding	
   qui	
   a	
   suggéré	
   à	
  
Lovelock	
   «	
  d’utiliser	
   la	
   personnification	
   grecque	
   de	
   la	
   Terre-­‐mère	
  »	
   (the	
   use	
   of	
   the	
   Greek	
   personification	
   of	
  
mother	
  Earth).	
  

7.	
  Hegel,	
  Encyclopédie	
  des	
  sciences	
  philosophiques,	
  II,	
  Philosophie	
  de	
  la	
  nature,	
  traduction	
   française	
  de	
  Bernard	
  
Bourgeois,	
   Vrin,	
   2004,	
  p.	
  554.	
   Lucrèce,	
  De	
   la	
  nature	
  des	
   choses,	
   traduction	
   française	
   de	
   Bernard	
   Pautrat,	
   Le	
  
Livre	
  de	
  poche,	
  2002,	
  p.	
  482-­‐485	
  et	
  p.	
  530-­‐531.	
  On	
  trouve	
  aussi,	
   toujours	
  au	
   livre	
  V	
  du	
  De	
  natura	
  rerum,	
  des	
  
allusions	
   à	
   ce	
   qu’on	
   appellerait	
   aujourd’hui	
   la	
   déforestation	
   (vers	
   1370	
  sq.)	
  :	
   «	
  ils	
   obligeaient	
   chaque	
   jour	
  
davantage	
  les	
  forêts	
  à	
  monter	
  au	
  flanc	
  de	
  la	
  montagne	
  et	
  à	
  laisser,	
  en	
  bas,	
  de	
  la	
  place	
  aux	
  cultures	
  ».	
  Au	
  livre	
  VI,	
  
Lucrèce	
  témoigne	
  également	
  de	
  la	
  pollution	
  de	
  l’air	
  dans	
  les	
  mines	
  à	
  Scaptensula	
  (vers	
  808	
  sq.)	
  :	
  «	
  […]	
  ne	
  vois-­‐
tu	
  pas	
  enfin,	
   lorsque	
   l’on	
  suit	
   les	
  veines	
  de	
   l’or	
  et	
  de	
   l’argent,	
  et	
   lorsque	
  de	
   la	
   terre	
  on	
   fouille	
  avec	
   le	
   fer	
   les	
  
profondeurs	
   secrètes,	
   ces	
   odeurs	
   émanant	
   de	
   sous	
   Scaptensula	
  !	
   Et	
   puis	
   les	
   mines	
   d’or,	
   quelle	
   méchante	
  
haleine	
  !	
   Ce	
   qu’elle	
   peut	
   changer	
   les	
   visages	
   humains,	
   ce	
   teint	
   qu’elle	
   leur	
   fait	
  !	
  Ne	
   vois-­‐tu,	
   ou	
   sinon	
  n’as-­‐tu	
  
entendu	
  dire,	
  à	
  quel	
  point	
   les	
  mineurs	
  meurent	
  en	
  peu	
  de	
  temps	
  […]	
  ?	
  »	
  Sur	
   les	
  problèmes	
  écologiques	
  dans	
  
l’Antiquité	
  et	
  chez	
  Lucrèce	
  en	
  particulier,	
  cf.	
  l’étude	
  de	
  J.	
  Donald	
  Hughes,	
  Pan’s	
  Travail.	
  Environmental	
  Problems	
  
of	
  the	
  Ancient	
  Greeks	
  and	
  Romans,	
  The	
  Johns	
  Hopkins	
  University	
  Press,	
  1996,	
  p.	
  67	
  et	
  p.	
  123.	
  



	
  

	
  

	
  

peter	
  szendy	
  |	
  écologie	
  et	
  économie	
  générale	
  
	
  

6	
  

Mais	
   c’est	
   sans	
   doute	
   chez	
   Marx	
   que	
   la	
   doctrine	
   épicurienne	
   exposée	
   par	
  

Lucrèce	
   se	
   prolonge	
   véritablement	
   dans	
   ce	
   qu’on	
   pourrait	
   appeler	
   une	
   écologie	
  

matérialiste,	
   qui	
   confère	
   à	
   la	
   Terre	
   le	
   statut	
   d’un	
   organisme	
   vivant.	
   Les	
   occasionnelles	
  

personnifications	
   du	
   globe	
   terrestre	
   que	
   l’on	
   peut	
   lire	
   ici	
   ou	
   là	
   chez	
   Marx	
   (je	
   pense	
   à	
  

l’image	
   de	
   «	
  Monsieur	
   le	
   Capital	
   et	
   Madame	
   la	
   Terre	
  »	
   dansant	
   leur	
   «	
  ronde	
  

fantomatique	
  »	
  8),	
   ces	
   personnifications	
   qui	
   pourraient	
   sembler	
   purement	
   rhétoriques	
  

acquièrent	
   sans	
   doute	
   une	
   autre	
   portée	
   si	
   l’on	
   se	
   souvient	
   que	
   le	
   concept	
   de	
  

«	
  métabolisme	
  »	
  (Stoffwechsel)	
  —	
  emprunté	
  notamment	
  aux	
  travaux	
  de	
  Justus	
  von	
  Liebig	
  

sur	
   la	
   chimie	
   organique	
   dans	
   les	
   années	
   1840	
  —	
   commence	
   à	
   devenir	
   dans	
   le	
   corpus	
  

marxien	
  la	
  figure	
  obligée	
  pour	
  dire	
  le	
  rapport	
  problématique	
  de	
  l’homme	
  à	
  la	
  nature	
  ou	
  à	
  

la	
  terre,	
  dans	
  le	
  contexte	
  d’une	
  agriculture	
  industrialisée.	
  

On	
  trouve	
  certes	
  déjà,	
  dans	
  les	
  Manuscrits	
  de	
  1844,	
  des	
  passages	
  saisissants	
  de	
  

Marx	
   sur	
   «	
  l’empoisonnement	
   général	
   tel	
   qu’on	
   le	
   voit	
   dans	
   les	
   grandes	
   villes	
  »	
   (die	
  

allgemeine	
   Vergiftung,	
   wie	
   sie	
   in	
   großen	
   Städten	
   sich	
   zeigt),	
   ainsi	
   que	
   sur	
   le	
   «	
  cloaque	
  

(Gossenablauf)	
  de	
  la	
  civilisation	
  »	
  qui	
  serait	
  devenu	
  «	
  l’élément	
  vital	
  »	
  (Lebenselement)	
  de	
  

l’homme,	
  c’est-­‐à-­‐dire	
  son	
  environnement	
  (car	
  c’est	
  un	
  cloaque	
  «	
  à	
  entendre	
  littéralement	
  »	
  

[wörtlich	
  zu	
  verstehn],	
  précise	
  Marx,	
  comme	
  ce	
  système	
  de	
  l’évacuation	
  des	
  égouts	
  qui	
  est	
  

devenu	
  notre	
  milieu	
  ambiant).	
  Toutefois,	
  c’est	
  au	
  sein	
  du	
  premier	
   livre	
  du	
  Capital	
  que	
   le	
  

concept	
  de	
  métabolisme,	
  devenu	
  omniprésent	
  pour	
  désigner	
  en	
  général	
  le	
  travail	
  humain	
  

qui	
   transforme	
   la	
   nature,	
   prend	
   aussi	
   le	
   sens	
   spécifique	
   d’une	
   relation	
   durable	
   et	
  

équilibrée	
   à	
   la	
   terre	
  :	
   «	
  la	
   production	
   capitaliste	
  »,	
   écrit	
   Marx,	
   «	
  perturbe	
   […]	
   le	
  

métabolisme	
  entre	
   l’homme	
  et	
   la	
   terre,	
  c’est-­‐à-­‐dire	
   le	
  retour	
  au	
  sol	
  des	
  composantes	
  [du	
  

sol]	
   usées	
   par	
   l’homme	
   sous	
   forme	
   de	
   nourriture	
   et	
   de	
   vêtements,	
   donc	
   l’éternelle	
  

condition	
  naturelle	
  d’une	
  fertilité	
  durable	
  du	
  sol	
  »	
  (die	
  kapitalistische	
  Produktion	
  […]	
  stört	
  

[…]	
  den	
  Stoffwechsel	
  zwischen	
  Mensch	
  und	
  Erde,	
  d.h.	
  die	
  Rückkehr	
  der	
  vom	
  Menschen	
  in	
  der	
  

Form	
   von	
  Nahrungs-­‐	
   und	
   Kleidungsmitteln	
   vernutzten	
   Bodenbestandteile	
   zum	
  Boden,	
   also	
  

die	
   ewige	
   Naturbedingung	
   dauernder	
   Bodenfruchtbarkeit).	
   C’est	
   la	
   raison	
   pour	
   laquelle	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8.	
  Karl	
   Marx,	
   Le	
   Capital,	
   livre	
  III,	
   traduction	
   française	
   (modifiée)	
   de	
   Catherine	
   Cohen-­‐Solal	
   et	
   Gilbert	
   Badia,	
  
Éditions	
  sociales,	
  1973,	
  p.	
  750	
  (ch.	
  XLVIII	
  :	
  «	
  La	
  formule	
  trinitaire	
  »)	
  :	
  Monsieur	
  le	
  Capital	
  und	
  Madame	
  la	
  Terre	
  
[…]	
  ihren	
  Spuk	
  treiben.	
  



	
  

	
   	
   	
  

	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

7	
  

	
  

Marx,	
   au	
   livre	
   III,	
   évoquera	
   encore	
   une	
   «	
  déchirure	
   irrémédiable	
   dans	
   la	
   cohésion	
   du	
  

métabolisme	
  social	
  prescrit	
  par	
  les	
  lois	
  naturelles	
  de	
  la	
  vie	
  »	
  (einen	
  unheilbaren	
  Riß	
  […]	
  in	
  

dem	
   Zusammenhang	
   des	
   gesellschaftlichen	
   und	
   durch	
   die	
   Naturgesetze	
   des	
   Lebens	
  

vorgeschriebnen	
  Stoffwechsels).	
  Et	
  c’est	
  dans	
  cette	
  perspective	
  également	
  qu’il	
  consacrera,	
  

toujours	
  au	
  livre	
  III,	
  quelques	
  pages	
  à	
  ce	
  qu’on	
  appellerait	
  aujourd’hui	
  le	
  recyclage	
  (Marx	
  

parle	
   quant	
   à	
   lui	
   de	
  Nutzbarmachung	
  der	
  Exkremente	
  der	
  Produktion,	
  à	
   savoir	
   le	
   fait	
   de	
  

«	
  rendre	
  utilisables	
  les	
  excréments	
  de	
  la	
  production	
  9	
  »).	
  

	
  
*	
  

	
  

On	
   pourrait	
   penser	
   que	
   ce	
   qui	
   traverse	
   tous	
   ces	
   discours	
   —	
   depuis	
   les	
  

considérations	
   de	
   Lucrèce	
   sur	
   la	
   fécondité	
   finie	
   de	
   notre	
   planète	
   jusqu’à	
   l’économie	
  

écologique	
  de	
  Haeckel,	
  en	
  passant	
  par	
  les	
  recyclages	
  métaboliques	
  de	
  Marx	
  —,	
  ce	
  qui	
  les	
  

trame,	
   les	
   habite	
   et	
   les	
   met	
   en	
   mouvement,	
   c’est	
   l’horizon	
   de	
   ce	
   que	
   Georges	
   Bataille	
  

appelera	
   une	
   économie	
  générale.	
   C’est-­‐à-­‐dire	
   une	
   économie	
   «	
  envisageant	
   le	
  mouvement	
  

de	
  l’énergie	
  sur	
   la	
  terre	
  »,	
  voire	
  une	
  «	
  économie	
  à	
   la	
  mesure	
  de	
   l’univers	
  »,	
  qui	
  étudierait	
  

depuis	
   ce	
   point	
   de	
   vue	
   universel	
   «	
  le	
   monde	
   vivant	
   dans	
   l’ensemble	
  10	
  ».	
   De	
   fait,	
   en	
  

renouant	
   apparemment	
   avec	
   les	
   vieilles	
   notions	
   d’oeconomia	
   naturae	
   chez	
   Linné	
   ou	
  

d’«	
  économie	
   animale	
   générale	
  »	
   chez	
   Herder,	
   la	
   généralisation	
   que	
   propose	
   Bataille	
   du	
  

concept	
  d’économie	
  revient	
  dans	
  un	
  premier	
  temps	
  à	
   le	
  changer	
  d’échelle	
  en	
  repoussant	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
9.	
  Cf.	
  Le	
   Capital,	
   livre	
   premier,	
   traduction	
   française	
   sous	
   la	
   responsabilité	
   de	
   Jean-­‐Pierre	
   Lefebvre,	
   Presses	
  
universitaires	
  de	
  France,	
  1993,	
  p.	
  565	
  (ch.	
  XIII,	
  10	
  :	
  «	
  Grande	
  industrie	
  et	
  agriculture	
  »).	
  Et	
  Le	
  Capital,	
  livre	
  III,	
  
op.	
  cit.,	
  p.	
  111	
  (ch.	
  V,	
  4	
  :	
  «	
  Utilisation	
  des	
  résidus	
  de	
  la	
  production	
  »)	
  et	
  p.	
  735	
  (ch.	
  XLVII,	
  5	
  :	
  «	
  Le	
  métayage	
  et	
  la	
  
propriété	
  paysanne	
  parcellaire	
  »).	
  Le	
  terme	
  de	
  «	
  métabolisme	
  »	
  revient	
  régulièrement	
  tout	
  au	
  long	
  du	
  livre	
  I	
  :	
  
«	
  le	
   travail	
   […]	
   est	
   […]	
   une	
   nécessité	
   naturelle	
   éternelle,	
   médiation	
   indispensable	
   au	
   métabolisme	
  
(Stoffwechsel)	
  qui	
   se	
   produit	
   entre	
   l’homme	
   et	
   la	
   nature,	
   et	
   donc	
   à	
   la	
   vie	
   humaine	
  »	
   (p.	
  48)	
  ;	
   «	
  le	
   travail	
   est	
  
d’abord	
  un	
  procès	
  qui	
  se	
  passe	
  entre	
  l’homme	
  et	
  la	
  nature,	
  un	
  procès	
  dans	
  lequel	
  l’homme	
  règle	
  et	
  contrôle	
  son	
  
métabolisme	
   (Stoffwechsel)	
   avec	
   la	
   nature	
   par	
   la	
   médiation	
   de	
   sa	
   propre	
   action	
  »	
   (p.	
  199)	
  ;	
   «	
  le	
   procès	
   de	
  
travail	
   […]	
   est	
   la	
   condition	
   générale	
   du	
  métabolisme	
   (Stoffwechsel)	
  entre	
   l’homme	
   et	
   la	
   nature	
  »	
   (p.	
  206)…	
  
Pour	
  une	
  excellente	
  lecture	
  des	
  motifs	
  environnementaux	
  chez	
  Marx,	
  cf.	
  John	
  Bellamy	
  Foster,	
  Marx’s	
  Ecology.	
  
Materialism	
  and	
  Nature,	
  Monthly	
  Review	
  Press,	
  2000.	
  

10.	
  Cf.	
  Georges	
   Bataille,	
   La	
   Part	
   maudite,	
  I	
  :	
   La	
   Consumation	
   (1949),	
   dans	
  Œuvres	
   complètes,	
   VII,	
   Gallimard,	
  
1976,	
  p.	
  20	
  ;	
  ainsi	
  que,	
  dans	
  le	
  même	
  volume,	
  L’économie	
  à	
  la	
  mesure	
  de	
  l’univers.	
  Notes	
  brèves,	
  préliminaires	
  à	
  
la	
  rédaction	
  d’un	
  essai	
  d’«	
  économie	
  générale	
  »	
  (1946),	
  p.	
  11.	
  



	
  

	
  

	
  

peter	
  szendy	
  |	
  écologie	
  et	
  économie	
  générale	
  
	
  

8	
  

les	
   frontières	
   étroites	
   dans	
   lesquelles	
   il	
   est	
   habituellement	
   enfermé.	
   Ainsi	
   peut-­‐on	
   lire,	
  

dans	
  le	
  premier	
  chapitre	
  de	
  La	
  Part	
  maudite	
  (p.	
  28)	
  :	
  

«	
  Les	
  phénomènes	
  économiques	
  ne	
  sont	
  pas	
  faciles	
  à	
  isoler,	
  et	
  leur	
  coordination	
  

générale	
  n’est	
  pas	
  facile	
  à	
  établir.	
  Il	
  est	
  donc	
  possible	
  de	
  poser	
  la	
  question	
  à	
  leur	
  

sujet	
  :	
   l’ensemble	
   de	
   l’activité	
   productive	
   ne	
   doit-­‐il	
   pas	
   être	
   envisagé	
   dans	
   les	
  

modifications	
  qu’il	
   reçoit	
  de	
  ce	
  qui	
   l’entoure	
  ou	
  qu’il	
   apporte	
  autour	
  de	
   lui	
  ?	
  en	
  

d’autres	
  termes,	
  n’y	
  a-­‐t-­‐il	
  pas	
   lieu	
  d’étudier	
   le	
  système	
  de	
  la	
  production	
  et	
  de	
  la	
  

consommation	
  humaines	
  à	
  l’intérieur	
  d’un	
  ensemble	
  plus	
  vaste	
  ?	
  »	
  

Ce	
   qui	
   est	
   affirmé,	
   c’est	
   donc	
   la	
   nécessité	
   d’un	
   point	
   de	
   vue	
   économique	
  

général	
  qu’il	
  faut	
  bien	
  —	
  même	
  si	
  le	
  terme,	
  à	
  ma	
  connaissance,	
  ne	
  figure	
  pas	
  chez	
  Bataille	
  

—	
  qualifier	
  d’«	
  écologique	
  ».	
  D’autant	
  plus	
  qu’un	
   tel	
   élargissement	
  est	
  porté	
  par	
   le	
   souci	
  

des	
  «	
  problèmes	
  généraux	
  liés	
  au	
  mouvement	
  de	
  l’énergie	
  sur	
  le	
  globe	
  »	
  (ibid.),	
  voire	
  par	
  la	
  

question	
  que	
  Bataille	
   formule	
   ainsi	
   (p.	
  29)	
  :	
   «	
  […]	
   la	
   détermination	
   générale	
   de	
   l’énergie	
  

parcourant	
  le	
  domaine	
  de	
  la	
  vie	
  est-­‐elle	
  altérée	
  par	
  l’activité	
  de	
  l’homme	
  ?	
  »	
  

Mais	
  une	
  objection	
  s’élève	
  immédiatement	
  pour	
  contester	
  la	
  légitimité	
  d’un	
  tel	
  

qualificatif	
  :	
   qu’aurait-­‐elle	
   d’écologique,	
   la	
   pensée	
   économique	
   de	
   Bataille,	
   quand	
   on	
   sait	
  

qu’elle	
   est	
   toute	
   entière	
   tournée	
   vers	
   l’excès,	
   vers	
   la	
   dépense	
  ?	
   Il	
   faut	
   ici	
   lire	
   avec	
  

prudence,	
   pour	
   ne	
   pas	
   se	
   précipiter	
   à	
   voir	
   dans	
   l’économie	
   générale	
   qui	
   a	
   tant	
   occupé	
  

Bataille	
  un	
  simple	
  produit	
  d’une	
  logique	
  de	
  l’abondance,	
  symptomatique	
  d’un	
  capitalisme	
  

en	
   pleine	
   reconstruction	
   après	
   la	
   seconde	
   guerre	
   mondiale	
   (ce	
   que,	
   certes,	
   les	
   pages	
  

finales	
  de	
  La	
  Part	
  maudite,	
  consacrées	
  au	
  plan	
  Marshall,	
  pourraient	
  donner	
  à	
  croire	
  à	
  des	
  

lecteurs	
  pressés	
  11).	
  De	
   fait,	
   pour	
  Bataille,	
   c’est	
   «	
  le	
  point	
  de	
  vue	
  de	
   l’excédent	
  	
  d’énergie	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
11.	
  Ces	
   pages	
   ne	
   sont	
   certes	
   pas	
   des	
   plus	
   claires,	
   puisque	
   Bataille	
   ne	
   cesse	
   d’osciller	
   entre	
   deux	
   positions	
  :	
  
d’une	
  part,	
   ledit	
  plan	
  Marshall	
  serait	
  «	
  une	
  opération	
  générale	
  »	
  —	
  c’est-­‐à-­‐dire	
  d’économie	
  générale	
  —	
  en	
  ce	
  
qu’il	
  équivaudrait	
  à	
  une	
  «	
  renonciation	
  à	
  la	
  croissance	
  des	
  forces	
  de	
  production	
  »,	
  à	
  un	
  «	
  investissement	
  […]	
  à	
  
fonds	
   perdus	
  »	
   (p.	
  171)	
  ;	
   mais	
   d’autre	
   part,	
   il	
   est	
   précisément	
   un	
   investissement	
   (et	
   peut-­‐être	
   même	
   un	
  
investissement	
  «	
  d’intérêt	
  américain	
  »	
  plutôt	
  que	
  «	
  d’intérêt	
  mondial	
  »)	
  dans	
  la	
  mesure	
  où	
  «	
  il	
  envisage	
  […]	
  une	
  
utilisation	
   finale	
   à	
   la	
   croissance	
  »	
   (ibid.).	
   Dans	
   Bataille’s	
   Peak.	
   Energy,	
   Religion,	
   and	
   Postsustainability	
  
(University	
  of	
  Minnesota	
  Press,	
  2007,	
  notamment	
  p.	
  136-­‐138	
  et	
  p.	
  140),	
  Allan	
  Stoekl	
  a	
  bien	
  retracé	
  la	
  difficulté	
  
de	
  cette	
  position	
  à	
  l’égard	
  du	
  plan	
  Marshall,	
  ainsi	
  que	
  les	
  malentendus	
  auxquels	
  elle	
  a	
  donné	
  lieu	
  chez	
  certains	
  
des	
  meilleurs	
  lecteurs	
  de	
  Bataille,	
  qui	
  vont	
  parfois	
  jusqu’à	
  rapprocher	
  son	
  économie	
  générale	
  de	
  l’idéologie	
  du	
  
capitalisme	
  contemporain	
  (cf.	
  Jean-­‐Joseph	
  Goux,	
  «	
  General	
  Economics	
  and	
  Postmodern	
  Capitalism	
  »,	
  dans	
  On	
  
Bataille	
  :	
  Yale	
  French	
  Studies,	
  n°	
  78,	
  1990,	
  p.	
  206-­‐224).	
  Stoekl	
  résume	
  ainsi	
  les	
  objections	
  que	
  pourrait	
  soulever	
  



	
  

	
   	
   	
  

	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

9	
  

	
  

[qui]	
   caractérise	
   l’économie	
   générale	
   et	
   la	
   distingue	
   principalement	
   de	
   l’économie	
  

politique	
  classique	
  12	
  ».	
  Mais	
  l’excédent	
  de	
  l’économie	
  générale	
  n’est	
  justement	
  pas	
  destiné	
  

à	
   être	
   consommé	
   pour	
   se	
   réinscrire	
   dans	
   le	
   cycle	
   capitaliste	
   de	
   production	
   et	
  

d’accumulation	
   de	
   la	
   richesse	
   (les	
   pages	
   que	
   Bataille	
   consacre	
   au	
   capitalisme	
   dans	
   La	
  

Limite	
   de	
   l’utile	
   sont	
   très	
   claires	
   à	
   cet	
   égard	
  13).	
   L’excédent	
   dont	
   s’occupe	
   l’économie	
  

générale,	
  c’est	
  au	
  contraire	
  celui	
  qui	
  est	
  voué	
  à	
  la	
  pure	
  dépense	
  sans	
  raison,	
  c’est-­‐à-­‐dire	
  à	
  

la	
   consumation.	
   C’est	
   pourquoi,	
   comme	
   le	
   dit	
   Bataille	
   dans	
   L’Économie	
   à	
   la	
   mesure	
   de	
  

l’univers,	
  il	
  s’agit	
  de	
  «	
  poser	
  ainsi	
  le	
  problème	
  économique	
  à	
  rebours	
  »,	
  «	
  d’inverser	
  l’angle	
  

habituel	
  de	
  vue	
  »	
  pour	
  tenter	
  de	
  penser	
  «	
  un	
  besoin	
  qu’a	
  le	
  globe	
  de	
  perdre	
  ce	
  qu’il	
  ne	
  peut	
  

contenir	
  »	
  (p.	
  13,	
  c’est	
  Bataille	
  qui	
  souligne).	
  

Avant	
   de	
   nous	
   tourner	
   vers	
   ce	
   qui	
   se	
   tient	
   tapi	
   derrière	
   cette	
   apparente	
  

logique	
  de	
  la	
  surabondance	
  excessive	
  —	
  à	
  savoir	
  une	
  certaine	
  idée	
  du	
  don	
  —,	
  il	
  convient	
  

de	
  prendre	
  acte	
  de	
  ce	
  que	
   l’économie	
  dite	
  générale	
  ne	
  se	
  contente	
  pas	
  de	
  généraliser	
  un	
  

concept	
  d’économie	
  qu’elle	
  laisserait	
  intact.	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
une	
  lecture	
  écologique	
  de	
  Bataille	
  (p.	
  116)	
  :	
  «	
  […]	
  si	
  Bataille	
  est	
  en	
  quelque	
  sorte	
  “pour	
  le	
  gaspillage”	
  —	
  n’est-­‐
ce	
   pas	
   anti-­‐écologique	
   (if	
   Bataille	
   is	
   somehow	
   “in	
   favor	
   of	
   waste”	
  —	
   isn’t	
   that	
   anti-­‐ecological)	
  ?	
   Le	
   culte	
   du	
  
gaspillage	
   glorieux	
   semblerait	
   antithétique	
   à	
   la	
   durabilité	
   que	
   nombre	
   d’entre	
   nous	
   pensent	
   devoir	
   être	
   la	
  
fondation	
  nécessaire	
  de	
  tout	
  système	
  socioéconomique	
  futur.	
  Si	
  nous	
  entrons	
  dans	
  une	
  ère	
  d’épuisement	
  des	
  
ressources	
  —	
  Bataille	
  ne	
  pointe-­‐t-­‐il	
  pas	
  dans	
  la	
  mauvaise	
  direction	
  (the	
  cult	
  of	
  glorious	
  waste	
  would	
  seem	
  to	
  be	
  
antithetical	
   to	
   the	
   sustainability	
   that	
  many	
  of	
  us	
  deem	
  the	
  necessary	
   foundation	
  of	
  any	
   future	
  economic/social	
  
system.	
  If	
  we	
  are	
  entering	
  an	
  era	
  of	
  resource	
  depletion	
  —	
  isn’t	
  Bataille	
  pointing	
  in	
  exactly	
  the	
  wrong	
  direction)	
  ?	
  »	
  

12.	
  L’économie	
  à	
  la	
  mesure	
  de	
  l’univers,	
  p.	
  14.	
  Cf.	
  également	
   l’«	
  avant-­‐propos	
  »	
  de	
  La	
  Part	
  maudite,	
   dans	
   lequel	
  
Bataille	
  parle	
  de	
  «	
  rendre	
  clair	
  le	
  principe	
  d’une	
  “économie	
  générale”,	
  où	
  la	
  “dépense”	
  (la	
  “consumation”)	
  des	
  
richesses	
  est,	
  par	
  rapport	
  à	
  la	
  production,	
  l’objet	
  premier	
  »	
  (p.	
  19).	
  

13.	
  La	
   Limite	
   de	
   l’utile	
   [fragments	
   d’une	
   version	
   abandonnée	
   de	
   La	
   Part	
  maudite,	
  1939-­‐1945],	
   dans	
  Œuvres	
  
complètes,	
   VII,	
   p.	
  223	
  :	
   «	
  Les	
   produits	
   de	
   l’industrie	
   devaient	
   être	
   consommés	
   (s’ils	
   ne	
   l’étaient	
   pas	
  
l’accumulation	
   ultérieur	
   s’arrêterait).	
   Le	
   capitalisme	
   n’entraîna	
   pas	
   la	
   suppression	
   des	
   dépenses	
  
improductives	
  :	
   […]	
   il	
   tendit	
   à	
   les	
   réduire	
   à	
   la	
   consommation	
   de	
   ses	
   produits.	
   […]	
   La	
   dépense	
   glorieuse	
   de	
  
l’homme	
  fut	
  réduite	
  aux	
  limites	
  dans	
  lesquelles	
  l’exploitation	
  commerciale	
  est	
  possible.	
  »	
  Cf.	
  aussi	
  p.	
  231	
  :	
  «	
  Ce	
  
système	
   tentaculaire	
   se	
   distingue	
   des	
   autres	
   en	
   ce	
   qu’il	
   ne	
   dépense	
   qu’à	
   la	
   condition	
   d’absorber	
  davantage	
  
qu’il	
  ne	
  perd.	
   […]	
  Le	
   capital	
   […]	
  atteint	
   la	
  plus	
  grande	
   capacité	
  d’absorption	
  de	
   la	
   force	
  et	
  ne	
  peut	
  en	
   livrer	
  
qu’en	
   absorbant	
   plus	
   qu’il	
   ne	
   livre.	
   Cela	
   suppose	
   en	
   dehors	
   du	
   système	
   l’existence	
   de	
   forces	
   non	
   encore	
  
réduites	
  mais	
   réductibles	
  —	
   sous	
   forme	
   soit	
   de	
   pays	
   arriérés,	
   soit	
   de	
   domaines	
   de	
   possibilités	
   non	
   encore	
  
exploitées	
   (résultant	
   d’inventions	
   nouvelles).	
   Le	
   système	
   cesse-­‐t-­‐il	
   d’absorber	
   des	
   forces	
   nouvelles,	
   il	
   cesse	
  
aussitôt	
  de	
  livrer	
  ses	
  produits.	
  »	
  



	
  

	
  

	
  

peter	
  szendy	
  |	
  écologie	
  et	
  économie	
  générale	
  
	
  

10	
  

Économie	
  générale	
  :	
  c’est	
   ce	
   syntagme	
  même	
  qui	
   semble	
   aporétique,	
  au	
  bout	
  

de	
  compte,	
  c’est-­‐à-­‐dire	
  là	
  où	
  le	
  compte	
  et	
  la	
  comptabilité	
  sont	
  sur	
  le	
  point	
  de	
  s’interrompre,	
  

là	
  où	
  la	
  raison	
  économique	
  pourrait	
  bien	
  se	
  trouver	
  littéralement	
  débordée,	
  au-­‐delà	
  de	
  sa	
  

généralisation.	
  Que	
  resterait-­‐il	
  d’économique,	
  en	
  effet,	
  dans	
  une	
  économie	
  générale	
  qui	
  ne	
  

calculerait	
   plus,	
   qui	
   n’anticiperait	
   plus	
   aucun	
   retour	
   sur	
   investissement	
  ?	
   Cette	
   aporie	
  

hante	
  Bataille	
  comme	
  une	
  sorte	
  d’oscillation	
  lancinante.	
  On	
  peut	
  la	
  lire,	
  bien	
  avant	
  La	
  Part	
  

maudite,	
   déjà	
   dans	
   un	
   bref	
   texte	
   de	
   1933	
   intitulé	
   La	
   Notion	
   de	
   dépense	
  14	
  :	
   d’un	
   côté,	
  

Bataille	
   y	
   fait	
   signe	
   vers	
   une	
   économie	
   de	
   l’économie,	
   une	
   sorte	
   de	
  méta-­‐économie	
   qui	
  

interrogerait	
  non	
  seulement	
  «	
  la	
  valeur	
  fondamentale	
  du	
  mot	
  utile	
  »	
  (la	
  valeur	
  de	
  la	
  valeur	
  

d’usage,	
  donc,	
  considérée	
  comme	
  une	
  «	
  valeur	
  relative	
  »)	
  mais	
  aussi	
  l’«	
  intérêt	
  à	
  des	
  pertes	
  

considérables	
  »	
   (l’inutile,	
   en	
   somme,	
   considéré	
   comme	
   investissement	
   supérieur)	
  ;	
   d’un	
  

autre	
  côté,	
  Bataille	
  y	
  affirme	
   le	
  caractère	
  radicalement	
  anéconomique	
  de	
   la	
  consumation	
  

pure,	
   à	
   savoir	
   un	
   «	
  principe	
   de	
   la	
   perte,	
   c’est-­‐à-­‐dire	
   de	
   la	
   dépense	
   inconditionnelle,	
   si	
  

contraire	
  qu’il	
  soit	
  au	
  principe	
  économique	
  de	
  la	
  balance	
  des	
  comptes	
  ».	
  Cette	
  aporie,	
  dans	
  

l’«	
  avant-­‐propos	
  »	
   à	
   La	
   Part	
   maudite,	
   va	
   jusqu’à	
   refluer	
   sur	
   le	
   discours	
   de	
   Bataille	
   lui-­‐

même,	
  en	
  une	
  formule	
  qui	
  ne	
  manque	
  pas	
  d’évoquer	
  le	
  Zarathoustra	
  de	
  Nietzsche	
  :	
  «	
  un	
  tel	
  

livre	
  [à	
  savoir	
  La	
  Part	
  maudite,	
  que	
  l’on	
  est	
  justement	
  en	
  train	
  de	
  lire]	
  étant	
  de	
  l’intérêt	
  de	
  

tous	
  pourrait	
  aussi	
  bien	
  ne	
  l’être	
  de	
  personne	
  »	
  (p.	
  20	
  15).	
  

	
  
*	
  

	
  

Le	
   nœud	
   de	
   l’aporie	
   qui	
   travaille	
   le	
   discours	
   économique	
   ou	
   écologique	
   de	
  

Bataille,	
   je	
   l’ai	
  dit,	
  c’est	
   le	
  don.	
  De	
  fait,	
  «	
  la	
   lecture	
  de	
   l’Essai	
  sur	
  le	
  don	
  »	
  de	
  Marcel	
  Mauss	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
14.	
  Dans	
  Œuvres	
  complètes,	
  I,	
  p.	
  302-­‐303,	
  p.	
  305	
  et	
  p.	
  320.	
  

15.	
  On	
  se	
  souvient	
  du	
  sous-­‐titre	
  d’Ainsi	
  parlait	
  Zarathoustra	
  :	
  «	
  un	
  livre	
  pour	
  tous	
  et	
  pour	
  personne	
  »	
  (ein	
  Buch	
  
für	
   Alle	
   und	
   Keinen).	
   Sur	
   le	
   caractère	
   (an)économique	
   du	
   discours	
   de	
   Bataille	
   lui-­‐même	
   et	
   sur	
   l’aporie	
   de	
  
l’économie	
   générale,	
   cf.	
  Geoffrey	
   Bennington,	
   «	
  Introduction	
   to	
   economics	
  I	
  :	
   Because	
   the	
   world	
   is	
   round	
  »,	
  
dans	
  Bataille.	
  Writing	
  the	
  Sacred,	
  textes	
  réunis	
  par	
  Carolyn	
  Bailey	
  Gill,	
  Routledge,	
  1995,	
  notamment	
  p.	
  48-­‐49	
  :	
  
«	
  L’“économie	
  générale”	
  n’est	
  pas	
  l’autre	
  de	
  l’“économie	
  restreinte”,	
  mais	
  elle	
  n’est	
  rien	
  d’autre	
  que	
  l’économie	
  
restreinte	
  ;	
   […]	
   il	
   n’y	
   a	
   pas	
   d’économie	
   générale	
   sauf	
   comme	
   l’économie	
   de	
   l’économie	
   restreinte	
  ;	
   […]	
  
l’économie	
  générale	
  est	
  l’économie	
  de	
  sa	
  propre	
  restriction	
  »	
  (“general	
  economy”	
  is	
  not	
  the	
  other	
  of	
  “restricted	
  
economy”,	
  but	
   is	
  no	
  other	
   than	
   restricted	
  economy	
  ;	
  […]	
   there	
   is	
  no	
  general	
  economy	
  except	
  as	
  the	
  economy	
  of	
  
restricted	
  economy	
  ;	
  […]	
  general	
  economy	
  is	
  the	
  economy	
  of	
  its	
  own	
  restriction).	
  



	
  

	
   	
   	
  

	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

11	
  

	
  

est	
   explicitement	
   désignée	
   comme	
   «	
  l’origine	
  »	
   de	
   La	
   Part	
  maudite.	
   Et	
   «	
  l’institution	
   du	
  

potlatch	
  »	
  se	
  voit	
  attribuer,	
  «	
  dans	
  l’économie	
  générale,	
  une	
  valeur	
  privilégiée	
  16	
  ».	
  

Pourquoi	
  ce	
  privilège	
  ?	
  

Parce	
   que	
   le	
   don	
   suivi	
   d’un	
   contre-­‐don,	
   en	
   tant	
   qu’«	
  action	
   en	
   deux	
   sens	
  

contraires	
  »,	
   est	
   le	
   lieu	
  même	
   de	
   l’oscillation	
   aporétique	
   entre	
   l’excès	
   au-­‐delà	
   du	
   calcul	
  

économique	
   et	
   la	
   relance	
   de	
   celui-­‐ci	
   dans	
   une	
   méta-­‐économie	
  ;	
   Bataille	
   le	
   dit	
   d’une	
  

formule	
  cristalline	
  et	
  abyssale	
  à	
  la	
  fois	
  :	
  «	
  Le	
  don	
  a	
  la	
  vertu	
  d’un	
  dépassement	
  du	
  sujet	
  qui	
  

donne,	
   mais	
   […]	
   le	
   sujet	
   approprie	
   le	
   dépassement	
  »,	
   il	
   «	
  s’enrichit	
   d’un	
   mépris	
   de	
   la	
  

richesse	
  »	
   (p.	
  72).	
   Bref,	
   puisqu’«	
  il	
   est	
   contradictoire	
   en	
   un	
  même	
   temps	
   de	
   vouloir	
   être	
  

illimité	
  et	
  limité	
  »,	
  Bataille	
  conclut	
  dès	
  lors	
  que	
  «	
  le	
  don	
  ne	
  signifie	
  rien	
  du	
  point	
  de	
  vue	
  de	
  

l’économie	
  générale	
  »	
  (p.	
  73).	
  

Toutefois,	
   la	
  place	
  du	
  don	
  dans	
   l’économie	
  générale	
  ne	
  se	
   limite	
  nullement	
  à	
  

l’institution	
   du	
   potlatch,	
  qui	
   n’en	
   est	
   qu’une	
   version	
   anthropocentrée.	
   Depuis	
   les	
   notes	
  

rassemblées	
   dans	
  La	
  Limite	
  de	
   l’utile	
  à	
   partir	
   de	
   1939	
   jusqu’à	
  La	
  Part	
  maudite	
  en	
   1949,	
  

c’est	
  en	
  effet	
   le	
  Soleil	
  qui,	
   avant	
   tout,	
  donne.	
  Et	
  qui	
  donne	
  sans	
  conditions	
  :	
   il	
   «	
  dispense	
  

l’énergie	
  —	
  la	
  richesse	
  —	
  sans	
  contrepartie	
  »,	
  il	
  «	
  donne	
  sans	
  jamais	
  recevoir	
  »,	
  «	
  il	
  se	
  perd	
  

sans	
  compter	
  17	
  ».	
   Le	
   véritable	
   don	
  digne	
   de	
   ce	
   nom	
  —	
   le	
   seul	
   qui	
   soit	
   inconditionnel	
   et	
  

sans	
  attente	
  de	
  retour	
  sur	
   investissement	
  —	
  serait	
  ainsi	
  pour	
  Bataille	
  celui	
  de	
   l’astre	
  du	
  

jour,	
   qui	
   réaliserait	
   en	
  quelque	
   sorte	
   ce	
  que	
  La	
  Part	
  maudite	
  décrit	
   comme	
  «	
  l’idéal	
  »	
  de	
  

toute	
  donation,	
  à	
  savoir	
  «	
  qu’un	
  potlatch	
  ne	
  pût	
  être	
  rendu	
  »	
  (p.	
  73).	
  

Force	
  est	
  pourtant	
  de	
  constater	
  que,	
  en	
  généralisant	
  la	
  portée	
  du	
  don	
  au-­‐delà	
  

du	
  potlatch	
  terrien	
  et	
  trop	
  humain,	
  Bataille	
  en	
  desserre	
  l’étau	
  aporétique,	
  pour	
  n’en	
  garder	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
16.	
  La	
  Part	
  maudite,	
  p.	
  71-­‐72.	
  Rappelons	
  la	
  définition	
  du	
  potlatch	
  telle	
  que	
  Bataille	
  la	
  reprend	
  de	
  Mauss	
  (p.	
  70)	
  :	
  
«	
  C’est,	
   le	
   plus	
   souvent,	
   le	
   don	
   solennel	
   de	
   richesses	
   considérables	
   offertes	
   par	
   un	
   chef	
   à	
   son	
   rival	
   afin	
  
d’humilier,	
  de	
  défier,	
  d’obliger.	
  Le	
  donataire	
  doit	
  effacer	
   l’humiliation	
  et	
  relever	
   le	
  défi,	
   il	
   lui	
   faut	
  satisfaire	
  à	
  
l’obligation	
  contractée	
   en	
   acceptant	
  :	
   il	
   ne	
  pourra	
   répondre,	
   un	
  peu	
  plus	
   tard,	
   que	
  par	
  un	
  nouveau	
  potlatch,	
  
plus	
  généreux	
  que	
  le	
  premier	
  :	
  il	
  doit	
  rendre	
  avec	
  usure.	
  »	
  

17.	
  Je	
  cite	
  successivement	
  La	
  Part	
  maudite	
  (p.	
  35)	
  et	
  L’Économie	
  à	
  la	
  mesure	
  de	
  l’univers	
  (p.	
  10,	
  c’est	
  Bataille	
  qui	
  
souligne).	
  



	
  

	
  

	
  

peter	
  szendy	
  |	
  écologie	
  et	
  économie	
  générale	
  
	
  

12	
  

que	
  le	
  versant	
  de	
  la	
  pure	
  dépense.	
  Or,	
  s’il	
  est	
  vrai	
  que,	
  en	
  s’élargissant	
  ainsi	
  «	
  à	
  la	
  mesure	
  

de	
   l’univers	
  »,	
  en	
  devenant	
  solaire	
  ou	
  galactique	
  18,	
   l’économie	
  générale	
  de	
  Bataille	
  verse	
  

résolument	
  dans	
  l’inconditionnalité	
  de	
  l’anéconomique,	
  que	
  devient	
  alors	
  la	
  dette	
  dans	
  ce	
  

passage	
   à	
   une	
   échelle	
   supérieure	
  ?	
   Où	
   est	
   passé,	
   dans	
   ce	
   passage,	
   où	
   s’est	
   volatilisé	
  

l’intérêt,	
  à	
  savoir	
  ce	
  que	
  Bataille	
  appelle,	
  d’un	
  mot	
  qu’il	
  emprunte	
  à	
  Mauss,	
  l’«	
  usure	
  19	
  »	
  ?	
  

Certes,	
   l’idée	
   d’une	
   dette,	
   c’est-­‐à-­‐dire	
   aussi	
   d’un	
   crédit	
   ou	
   d’une	
   créance	
  

pensés	
   «	
  à	
   la	
   mesure	
   de	
   l’univers	
  »,	
   cette	
   idée	
   paraît	
   à	
   première	
   vue	
   incongrue,	
   sinon	
  

absurde.	
   J’aimerais	
   toutefois	
   tenter	
   de	
   lui	
   conférer	
   quelque	
   consistance	
   et	
   en	
   sonder	
   la	
  

portée	
  dans	
  la	
  perspective	
  de	
  cette	
  économie	
  générale	
  qui	
  pourrait	
  bien	
  être	
  l’autre	
  nom	
  

de	
  l’écologie	
  20.	
  

Le	
  motif	
  héliologique	
  du	
  soleil	
  en	
  tant	
  que	
  don	
  pur	
  et	
  dépense	
  anéconomique	
  

remonte	
  chez	
  Bataille	
  à	
  L’Anus	
  solaire,	
  un	
  texte	
  de	
  1927.	
  Le	
  soleil	
   comme	
  excédent,	
   c’est	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
18.	
  Si	
   «	
  le	
   Soleil	
   rayonne	
  »,	
   lit-­‐on	
   dans	
  La	
  Limite	
  de	
   l’utile	
  (p.	
  189-­‐190),	
   si	
   sa	
   lumière	
   «	
  possède	
   la	
   splendeur,	
  
l’éclat	
   qui	
   ne	
   sont	
   pas	
   utiles	
   mais	
   donnent	
   un	
   sentiment	
   de	
   délivrance	
  »,	
   les	
   galaxies,	
   à	
   leur	
   tour,	
   «	
  les	
  
nébuleuses	
   l’emportent	
   de	
   loin	
   sur	
   le	
   soleil	
   en	
   magnificence	
  »,	
   leur	
   grandeur	
   a	
   «	
  la	
   beauté	
   purifiante	
   d’un	
  
sacrifice	
  ».	
  

19.	
  Cf.	
  Marcel	
   Mauss,	
   «	
  Essai	
   sur	
   le	
   don.	
   Forme	
   et	
   raison	
   de	
   l’échange	
   dans	
   les	
   sociétés	
   archaïques	
  »,	
   dans	
  
L’Année	
  sociologique,	
  nouvelle	
   série,	
   tome	
  I	
   (1923-­‐1924),	
   Librairie	
  Félix	
  Alcan,	
  1925,	
  notamment	
  p.	
  67	
   («	
  les	
  
cadeaux	
   seront	
   rendus	
   avec	
   usure	
  »)	
   et	
   p.	
  175	
   («	
  on	
   rend	
   avec	
   usure,	
   mais	
   c’est	
   pour	
   humilier	
   le	
   premier	
  
donateur	
   ou	
   échangiste	
  »).	
   Bataille	
   reprend	
   littéralement	
   l’expression	
   dans	
   La	
   Part	
   maudite,	
   p.	
  70	
   et	
   p.	
  73	
  
(«	
  les	
   cadeaux	
   sont	
   rendus	
   avec	
   usure	
  »).	
   Cf.	
  également	
   La	
   Limite	
   de	
   l’utile,	
   p.	
  203	
  :	
   «	
  On	
   a	
   dit	
   au	
   sujet	
   du	
  
potlatch	
  que	
  l’origine	
  de	
  l’échange	
  n’était	
  pas	
  le	
  troc	
  mais	
  le	
  prêt	
  à	
  intérêt.	
  Ajouter	
  un	
  surplus	
  en	
  rendant,	
  c’est	
  
servir	
   l’intérêt,	
   payer	
   l’usure.	
   La	
   richesse,	
   dans	
   les	
   pays	
   de	
  potlatch,	
  est	
  multipliée	
   d’une	
   façon	
   qui	
   rappelle	
  
l’inflation	
   du	
   crédit	
   (toute	
   la	
   richesse	
   que	
   l’ensemble	
   des	
   donateurs	
   possède	
   en	
   raison	
   des	
   obligations	
  
contractées	
  par	
   les	
  donataires	
  ne	
  pourrait	
  être	
  réalisée	
  en	
  même	
  temps).	
  Cet	
  aspect	
  n’est	
  cependant	
  qu’une	
  
conséquence	
   secondaire.	
  »	
  Ou	
  encore	
  La	
  Notion	
  de	
  dépense,	
  p.	
  309	
  :	
   «	
  La	
  valeur	
  d’échange	
  du	
  don	
   résulte	
  du	
  
fait	
  que	
  le	
  donataire,	
  pour	
  effacer	
  l’humiliation	
  et	
  relever	
  le	
  défi,	
  doit	
  satisfaire	
  à	
  l’obligation,	
  contractée	
  par	
  lui	
  
lors	
   de	
   l’acceptation,	
   de	
   répondre	
   ultérieurement	
   par	
   un	
   don	
   plus	
   important,	
   c’est-­‐à-­‐dire	
   de	
   rendre	
   avec	
  
usure.	
  »	
  

20.	
  De	
   fait,	
   les	
   enjeux	
   des	
   questions	
   soulevées	
   par	
   Bataille	
   ressurgissent	
   dans	
   la	
   plupart	
   des	
   débats	
   qui	
  
diviseront	
  la	
  scène	
  écologique	
  après	
  lui	
  :	
  là	
  où	
  Anne	
  Primavesi	
  n’hésite	
  pas	
  à	
  parler	
  du	
  «	
  don	
  de	
  Gaïa	
  »	
  (Gaia’s	
  
Gift.	
  Earth,	
  Ourselves	
  and	
  God	
  After	
  Copernicus,	
  Routledge,	
  2003),	
  là	
  où	
  la	
  deep	
  ecology	
  d’Arno	
  Naess	
  défend	
  la	
  
«	
  valeur	
   intrinsèque	
  »	
  de	
   toute	
   forme	
  d’existence	
   indépendamment	
  de	
  son	
  «	
  utilité	
  »	
  pour	
   l’homme	
  (Ecology,	
  
Community,	
  and	
  Lifestyle.	
  Outline	
  of	
  an	
  Ecosophy,	
  Cambridge	
  University	
  Press,	
  1989,	
  p.	
  29),	
  d’autres	
  proposent	
  
de	
  prendre	
  en	
  compte	
  ce	
  qu’ils	
  appellent	
  une	
  «	
  dette	
  écologique	
  »	
  (voir	
  par	
  exemple	
  Andrew	
  Simms,	
  Ecological	
  
Debt.	
  The	
  Health	
  of	
  the	
  Planet	
  and	
  the	
  Wealth	
  of	
  the	
  Nations,	
  Pluto	
  Press,	
  2005).	
  



	
  

	
   	
   	
  

	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

13	
  

	
  

donc	
   d’abord	
   le	
   soleil	
   comme	
   pur	
   excrément.	
   Et	
   la	
   dilapidation	
   solaire	
   inconditionnelle	
  

comme	
   l’excrétion	
   relèvent	
   de	
   ce	
   que	
   Bataille	
   appelle	
   une	
   «	
  hétérologie	
   pratique	
  »,	
  

précisément	
  parce	
  qu’elles	
  échappent	
  à	
  toute	
  forme	
  de	
  calcul	
  économique	
  qui	
  les	
  réduirait	
  

à	
   une	
   homologie	
  :	
  «	
  L’excrétion	
  »,	
   peut-­‐on	
   lire	
   dans	
  La	
  valeur	
  d’usage	
  de	
  D.	
  A.	
  F.	
  de	
  Sade,	
  

«	
  n’est	
   pas	
   seulement	
   un	
   moyen	
   terme	
   entre	
   deux	
   appropriations,	
   de	
   même	
   que	
   la	
  

pourriture	
  n’est	
  pas	
  seulement	
  un	
  moyen	
  terme	
  entre	
  le	
  grain	
  et	
  l’épi	
  21.	
  »	
  

Sur	
   plusieurs	
   pages	
   manuscrites	
   qui,	
   avec	
   la	
   lettre	
   ouverte	
   sur	
   La	
   valeur	
  

d’usage	
  de	
  D.	
  A.	
  F.	
   de	
   Sade,	
  constituent	
   le	
   dossier	
   d’une	
   polémique	
   contre	
   André	
   Breton,	
  

Bataille	
   a	
   recopié	
   une	
   phrase	
   de	
   Marx	
  :	
   «	
  Dans	
   l’histoire	
   comme	
   dans	
   la	
   nature,	
   la	
  

pourriture	
  est	
   le	
   laboratoire	
  de	
  la	
  vie.	
  »	
  Et	
  Bataille	
  commente	
  22	
  :	
  «	
  Reste	
  à	
  savoir	
  si	
  cette	
  

pourriture	
   —	
   à	
   laquelle	
   sur	
   la	
   surface	
   du	
   globe	
   des	
   milliards	
   d’agriculteurs	
   confient	
  

annuellement	
   l’espoir	
  des	
  récoltes	
  —	
  si	
  cette	
  pourriture	
  est	
  si	
  étrangère	
  à	
   l’homme	
  qu’il	
  

ne	
  puisse	
  jamais	
  y	
  voir	
  qu’un	
  moyen	
  de	
  vie	
  […].	
  »	
  

On	
   se	
   souvient	
   en	
   effet	
   que,	
   dans	
   diverses	
   pages	
   du	
   Capital,	
   Marx	
   voyait	
  

précisément	
  le	
  déchet	
  comme	
  un	
  élément	
  essentiel	
  au	
  sein	
  d’un	
  métabolisme	
  qui,	
  du	
  point	
  

de	
  vue	
  de	
  Bataille,	
  relèverait	
  donc	
  d’une	
  économie	
  restreinte,	
  utilitaire,	
  à	
  savoir	
  ici	
  celle	
  de	
  

l’agriculture	
   en	
   voie	
   d’industrialisation.	
   Ce	
   qui	
   vaut	
   toutefois	
   d’être	
   souligné,	
   c’est	
   non	
  

seulement	
  qu’il	
  y	
  a	
  chez	
  Marx	
  des	
  passages	
  où	
  l’on	
  entrevoit	
  ce	
  que	
  Bataille	
  nommerait	
  en	
  

revanche	
   une	
   économie	
   générale	
  —	
   généralisée	
   sinon	
   «	
  à	
   la	
   mesure	
   de	
   l’univers	
  »,	
   du	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
21.	
  La	
  valeur	
  d’usage	
  de	
  D.	
  A.	
  F.	
  de	
  Sade,	
  dans	
  Œuvres	
  complètes,	
  II,	
  Gallimard,	
  1970,	
  p.	
  65.	
  Bataille	
  indique	
  très	
  
clairement	
  la	
  provenance	
  excrémentielle	
  du	
  motif	
  solaire	
  lorsqu’il	
  parle	
  de	
  «	
  la	
  conception	
  anale	
  (c’est-­‐à-­‐dire	
  
nocturne)	
  que	
  je	
  m’étais	
  faite	
  primitivement	
  du	
  soleil	
  et	
  que	
  j’exprimais	
  alors	
  dans	
  une	
  phrase	
  comme	
  “l’anus	
  
intact…	
   auquel	
   rien	
   d’aussi	
   aveuglant	
   ne	
   peut	
   être	
   comparé	
   à	
   l’exception	
   du	
   soleil	
   (bien	
   que	
   l’anus	
   soit	
   la	
  
nuit)”	
  »	
   (Dossier	
   de	
   l’œil	
   pinéal	
   [vers	
   1930],	
   dans	
  Œuvres	
   complètes,	
   II,	
   p	
  14).	
   La	
   phrase	
   en	
   question	
   est	
   la	
  
dernière	
   phrase	
   de	
  L’Anus	
   solaire	
  (1927),	
  dans	
  Œuvres	
  complètes,	
   I,	
   p.	
  86.	
   Dans	
   certains	
   passages	
   de	
  L’Anus	
  
solaire,	
  la	
  Terre	
  aussi	
  semble	
  vouée	
  à	
  excréter	
  sans	
  retour	
  (p.	
  85)	
  :	
  «	
  Le	
  globe	
  terrestre	
  est	
  couvert	
  de	
  volcans	
  
qui	
   lui	
   servent	
   d’anus.	
   Bien	
   que	
   ce	
   globe	
   ne	
   mange	
   rien,	
   il	
   rejette	
   parfois	
   au-­‐dehors	
   le	
   contenu	
   de	
   ses	
  
entrailles.	
  »	
  

22.	
  Cf.	
  le	
  Dossier	
  de	
  la	
  polémique	
  avec	
  André	
  Breton,	
  dans	
  Œuvres	
  complètes,	
  II,	
  p.	
  91	
  et	
  p.	
  93.	
  La	
  phrase	
  de	
  Marx	
  
se	
   trouve	
  uniquement	
  dans	
   la	
   version	
   française	
  du	
  Capital	
  due	
   à	
   Joseph	
  Roy	
   et	
   révisée	
  par	
  Marx	
   lui-­‐même,	
  
publiée	
  chez	
  Lachâtre	
  en	
  1872	
  (cf.	
  Karl	
  Marx,	
  Œuvres,	
  I,	
  Gallimard,	
  «	
  La	
  Pléiade	
  »,	
  1963,	
  p.	
  995	
  [chapitre	
  XV	
  :	
  
«	
  Machinisme	
  et	
  grande	
  industrie	
  »]).	
  



	
  

	
  

	
  

peter	
  szendy	
  |	
  écologie	
  et	
  économie	
  générale	
  
	
  

14	
  

moins	
   à	
   l’échelle	
   planétaire	
   —,	
   mais	
   aussi	
   et	
   surtout	
   que	
   cette	
   économie	
   générale	
  

esquissée	
  par	
  Marx	
  se	
  présente	
  sous	
  le	
  signe	
  de	
  la	
  dette	
  plutôt	
  que	
  du	
  don.	
  Ainsi	
  peut-­‐on	
  

lire,	
  au	
  livre	
  III	
  du	
  Capital	
  :	
  

« Du	
  point	
  de	
   vue	
  d’une	
  organisation	
   économique	
   supérieure	
  de	
   la	
   société,	
   […]	
  

[u]ne	
   société	
   entière,	
   une	
   nation	
   et	
   même	
   toutes	
   les	
   sociétés	
   contemporaines	
  

réunies	
  ne	
  sont	
  pas	
  propriétaires	
  de	
  la	
  terre.	
  Elles	
  n’en	
  sont	
  que	
  les	
  possesseurs,	
  

elles	
  n’en	
  ont	
  que	
  la	
  jouissance	
  et	
  doivent	
  la	
  léguer	
  aux	
  générations	
  futures	
  après	
  

l’avoir	
   améliorée	
   en	
   boni	
   patres	
   familias.	
  » (Vom	
   Standpunkt	
   einer	
   höhern	
  

ökonomischen	
   Gesellschaftsformation	
   [...]	
   [s]elbst	
   eine	
   ganze	
   Gesellschaft,	
   eine	
  

Nation,	
   ja	
   alle	
   gleichzeitigen	
   Gesellschaften	
   zusammengenommen,	
   sind	
   nicht	
  

Eigentümer	
  der	
  Erde.	
  Sie	
  sind	
  nur	
  ihre	
  Besitzer,	
  ihre	
  Nutznießer,	
  und	
  haben	
  sie	
  als	
  

boni	
  patres	
  familias	
  den	
  nachfolgenden	
  Generationen	
  verbessert	
  zu	
  hinterlassen.)	
  

Renversant	
  l’imagerie	
  de	
  la	
  Terre	
  nourricière	
  comme	
  donatrice	
  —	
  telle	
  qu’on	
  

la	
  trouvait	
  déjà	
  chez	
  Lucrèce	
  —,	
  Marx	
  pense	
  ici	
  la	
  planète	
  comme	
  un	
  bailleur	
  qui	
  exigerait	
  

un	
   loyer	
  —	
   ou	
   un	
   créditeur	
   exigeant	
   un	
   intérêt	
  —,	
   non	
   pour	
   lui-­‐même,	
   toutefois,	
   mais	
  

pour	
  les	
  locataires	
  ou	
  emprunteurs	
  à	
  venir	
  23.	
  

	
  
*	
  

	
  

Plus	
   que	
   vers	
  Marx,	
   c’est	
   cependant	
   vers	
  Nietzsche	
   qu’il	
   faudrait	
   se	
   tourner	
  

pour	
  lire	
  les	
  prémisses	
  en	
  quelque	
  sorte	
  inversées	
  de	
  l’économie	
  générale	
  de	
  Bataille.	
  Car	
  

ce	
   que	
  Nietzsche,	
   dans	
   nombre	
  de	
   ses	
   fragments	
   posthumes,	
   a	
   pu	
   appeler	
   une	
   «	
  grande	
  

économie	
  »,	
   cette	
   économie	
   générale	
   avant	
   la	
   lettre	
   ne	
   semble	
   jamais	
   verser	
   dans	
  

l’anéconomie	
   du	
   don.	
   L’économie	
   mondiale	
   ou	
   universelle,	
   la	
   Weltwirtschaft	
  

nietzschéenne	
  reste	
  en	
  effet	
  une	
  économie	
  à	
  part	
  entière	
  —	
  c’est	
  juste	
  que	
  son	
  échelle	
  est	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
23.	
  Le	
  Capital,	
  livre	
  III,	
  op.	
  cit.,	
  chapitre	
  46,	
  p.	
  705.	
  Au	
  livre	
  V	
  du	
  De	
  natura	
  rerum	
  de	
  Lucrèce,	
  l’expression	
  terra	
  
dedit	
  revient	
  plusieurs	
  fois,	
  notamment	
  aux	
  vers	
  784	
  et	
  805.	
  L’économiste	
  américain	
  Henry	
  Carey,	
  auteur	
  de	
  
The	
  Slave	
  Trade	
  Domestic	
  and	
  Foreign	
  en	
  1853	
  —	
  un	
   ouvrage	
   qu’il	
   avait	
   envoyé	
   à	
  Marx	
  —,	
   y	
   suggérait	
   que	
  
«	
  l’homme	
  est	
  un	
  simple	
  emprunteur	
  de	
  la	
  terre	
  et	
  […]	
  quand	
  il	
  ne	
  paye	
  pas	
  ses	
  dettes,	
  elle	
  fait	
  ce	
  que	
  font	
  tous	
  
les	
   autres	
   créditeurs,	
   c’est-­‐à-­‐dire	
  qu’elle	
   l’expulse	
  de	
   sa	
  propriété	
  »	
   (man	
  is	
   a	
  mere	
  borrower	
  from	
  the	
  earth,	
  
and	
   that	
   when	
   he	
   does	
   not	
   pay	
   his	
   debts,	
   she	
   does	
   as	
   do	
   all	
   other	
   creditors,	
   that	
   is,	
   she	
   expels	
   him	
   from	
   his	
  
holding).	
  Cf.	
  	
  John	
  Bellamy	
  Foster,	
  Marx’s	
  Ecology,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  152.	
  



	
  

	
   	
   	
  

	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

15	
  

	
  

telle	
  qu’elle	
  échappe	
  à	
  notre	
  capacité	
  de	
  calcul,	
  comme	
  on	
  peut	
  le	
  lire	
  dans	
  un	
  fragment	
  de	
  

l’automne	
  1887	
  24	
  :	
  

«	
  Une	
   économie	
   mondiale	
   (Weltwirtschaft)	
   serait	
   aussi	
   possible	
   qui	
   aurait	
   des	
  

perspectives	
   tellement	
   vastes	
   que	
   toutes	
   ses	
   exigences	
   individuelles	
  

[Forderungen	
  :	
  un	
  mot	
  qui	
  veut	
  dire	
  aussi	
   «	
  créances	
  »]	
  devraient	
  pour	
   l’instant	
  

sembler	
  inéquitables	
  et	
  arbitraires.	
  »	
  

Dans	
   un	
   autre	
   fragment	
   du	
   début	
   de	
   l’année	
   1888,	
   le	
   même	
   argument	
   est	
  

développé	
  ainsi	
  25	
  :	
  

«	
  La	
  valeur	
  d’une	
  action	
  doit	
  être	
  calculée	
  (bemessen)	
  depuis	
  ses	
  conséquences	
  —	
  

disent	
   les	
   utilitaristes	
   […].	
   Les	
   utilitaristes	
   sont	
   naïfs	
  —	
   car	
   enfin	
   nous	
   devons	
  

d’abord	
  savoir	
  ce	
  qui	
  est	
  utile	
  :	
  là	
  aussi,	
  ils	
  ne	
  voient	
  que	
  cinq	
  pas	
  en	
  avant	
  —	
  ils	
  

n’ont	
  aucun	
  concept	
  de	
  la	
  grande	
  économie,	
  qui	
  ne	
  peut	
  se	
  passer	
  du	
  mal.	
  »	
  

L’économie	
   «	
  en	
   grand	
  »	
   (Ökonomie	
   im	
   Großen)	
   dont	
   parle	
   Nietzsche,	
   c’est	
  

donc	
  une	
  économie	
  qui	
  «	
  calcule	
  plus	
  loin	
  »	
  (weiter	
  rechnende	
  Ökonomie	
  26).	
  

Mais	
   jusqu’où	
   pourrait	
   s’étendre	
   son	
   calcul,	
   tout	
   en	
   nous	
   échappant	
  ?	
   N’y	
  

aurait-­‐il	
  nulle	
  borne	
  anéconomique	
  à	
  cette	
  extension	
  nietzschéenne	
  de	
  l’économie	
  ?	
  

De	
   fait,	
   même	
   le	
   Soleil,	
   chez	
   Nietzsche,	
   ne	
   donne	
   pas	
   simplement	
  ;	
   même	
  

l’héliologie	
   nietzschéenne	
   ne	
   verse	
   pas	
   dans	
   la	
   donation	
   pure,	
   comme	
   en	
   témoigne	
   le	
  

prologue	
   de	
   Zarathoustra	
   (dont	
   l’avant-­‐propos	
   à	
   La	
   Part	
   maudite,	
   on	
   s’en	
   souvient,	
  

parodiait	
   le	
   sous-­‐titre).	
   S’adressant	
   au	
   «	
  grand	
   astre	
  »,	
   l’apostrophant	
   (du	
   grosses	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
24.	
  10[134]	
  :	
  Insgleichen	
  wäre	
  eine	
  Weltwirtschaft	
  möglich,	
  die	
  so	
  ferne	
  Perspektiven	
  hat,	
  daß	
  alle	
  ihre	
  einzelnen	
  
Forderungen	
  für	
  den	
  Augenblick	
  als	
  ungerecht	
  und	
  willkürlich	
  erscheinen	
  dürften.	
  Je	
  cite	
  l’édition	
  critique	
  en	
  
quinze	
  volumes	
  procurée	
  par	
  Giorgio	
  Colli	
  et	
  Mazzino	
  Montinari	
  :	
  Friedrich	
  Nietzsche,	
  Sämtliche	
  Werke.	
  
Kritische	
  Studienausgabe,	
  Deutsche	
  Taschenbuch	
  Verlag-­‐Walter	
  de	
  Gruyter,	
  1988.	
  
25.	
  14[185]	
  :	
  Der	
  Werth	
  einer	
  Handlung	
  muß	
  aus	
  ihren	
  Folgen	
  bemessen	
  werden	
  —	
  sagen	
  die	
  Utilitarier	
  :	
  —	
  sie	
  
nach	
  ihrer	
  Herkunft	
  zu	
  messen,	
  implicirt	
  eine	
  Unmöglichkeit,	
  nämlich	
  diese	
  zu	
  wissen.	
  Aber	
  weiß	
  man	
  die	
  
Folgen	
  ?	
  Fünf	
  Schritt	
  weit	
  vielleicht.	
  Wer	
  kann	
  sagen,	
  was	
  eine	
  Handlung	
  anregt,	
  aufregt,	
  wider	
  sich	
  erregt	
  ?	
  Als	
  
Stimulans	
  ?	
  als	
  Zündfunke	
  vielleicht	
  für	
  einen	
  Explosivstoff	
  ?	
  …	
  Die	
  Utilitarier	
  sind	
  naiv	
  —	
  Und	
  zuletzt	
  müßten	
  wir	
  
erst	
  wissen,	
  was	
  nützlich	
  ist	
  :	
  auch	
  hier	
  geht	
  ihr	
  Blick	
  nur	
  fünf	
  Schritt	
  weit	
  —	
  Sie	
  haben	
  keinen	
  Begriff	
  von	
  der	
  
großen	
  Ökonomie,	
  die	
  des	
  Übels	
  nicht	
  zu	
  entrathen	
  weiß	
  -­‐.	
  
26.	
  Cf.	
  les	
  fragments	
  de	
  l’automne	
  1887,	
  10[168]	
  et	
  10[138]. 



	
  

	
  

	
  

peter	
  szendy	
  |	
  écologie	
  et	
  économie	
  générale	
  
	
  

16	
  

Gestirn	
  !),	
   Zarathoustra	
   lui	
   demande	
   en	
   effet	
  :	
   «	
  que	
   serait	
   ton	
   bonheur	
   si	
   tu	
   n’avais	
   pas	
  

ceux	
   que	
   tu	
   éclaires	
  ?	
  »	
   (was	
   wäre	
   dein	
   Glück,	
   wenn	
   du	
   nicht	
   Die	
   hättest,	
   welchen	
   du	
  

leuchtest	
  !)	
   Et	
   Zarathoustra	
   poursuit,	
   en	
   parlant	
   pour	
   lui-­‐même	
   et	
   pour	
   ses	
   animaux	
  :	
  

«	
  chaque	
  matin	
  nous	
  t’attendions,	
  te	
  déchargions	
  du	
  superflu	
  et	
  t’en	
  rendions	
  grâces	
  »	
  (wir	
  

warteten	
   deiner	
   an	
   jedem	
   Morgen,	
   nahmen	
   dir	
   deinen	
   Überfluss	
   ab	
   und	
   segneten	
   dich	
  

dafür	
  27).	
  

La	
  grande	
  économie	
  de	
  Nietzsche,	
  donc,	
  serait-­‐elle	
  une	
  économie	
  de	
  la	
  dette	
  et	
  

du	
  crédit,	
  de	
  l’emprunt	
  et	
  de	
  la	
  restitution	
  plutôt	
  que	
  du	
  don	
  inconditionnel	
  ?	
  

Ce	
  qui	
  semble	
  pourtant	
  échapper	
  au	
  calcul	
  économique	
  de	
  la	
  valeur,	
  ce	
  contre	
  

quoi	
   cette	
   économie	
   en	
   grand	
   va	
   donc	
   buter,	
   c’est	
   le	
   «	
  devenir	
  »	
   (das	
   Werden).	
   Dont	
  

Nietzsche,	
   dans	
   un	
   fragment	
   rédigé	
   entre	
   novembre	
   1887	
   et	
   mars	
   1888,	
   dit	
   qu’il	
   est	
  

«	
  inévaluable	
  »	
  (unabwerthbar),	
  avant	
  d’ajouter	
  plus	
  loin	
  28	
  :	
  

«	
  […]	
   le	
   devenir	
   est	
   de	
   valeur	
   égale	
  à	
   chaque	
   instant	
  :	
   la	
   somme	
  de	
   ses	
   valeurs	
  

reste	
   égale	
  :	
   autrement	
   dit	
  :	
   il	
   n’a	
   pas	
   de	
   valeur	
   du	
   tout,	
   car	
   il	
   manque	
   quelque	
  

chose	
   contre	
   quoi	
   on	
   pourrait	
   le	
  mesurer	
   et	
   en	
   rapport	
   à	
   quoi	
   le	
  mot	
   “valeur”	
  

aurait	
  du	
  sens.	
  La	
  valeur	
  totale	
  du	
  monde	
  est	
  inévaluable	
  […].	
  »	
  

Incalculable	
  et	
   inconditionné,	
  comme	
  le	
  don	
  du	
  Soleil	
  chez	
  Bataille,	
   tel	
  serait	
  

donc	
  ici	
  le	
  devenir.	
  C’est-­‐à-­‐dire	
  le	
  temps,	
  tel	
  qu’il	
  se	
  donne	
  inconditionnellement	
  à	
  chaque	
  

instant	
   (es	
  gibt	
  Zeit,	
  dira	
   le	
  dernier	
  Heidegger,	
  mais	
   je	
  dois	
  différer,	
   remettre	
  à	
  plus	
   tard	
  

une	
  lecture	
  de	
  ce	
  syntagme).	
  

Dès	
  lors,	
  la	
  question	
  qui	
  nous	
  reste	
  et	
  que	
  je	
  laisserai	
  en	
  suspens,	
  la	
  question	
  

que	
  je	
  dépose	
  sur	
  la	
  limite	
  où	
  vient	
  buter	
  l’économie	
  générale	
  de	
  Nietzsche	
  et	
  toutes	
  celles	
  

qui	
  l’ont	
  anticipée	
  ou	
  suivie,	
  c’est	
  celle-­‐ci,	
  que	
  Günther	
  Anders	
  a	
  eu	
  le	
  courage	
  et	
  la	
  folie	
  de	
  

poser,	
  pour	
  la	
  faire	
  résonner	
  dans	
  ce	
  qu’on	
  appelle	
  désormais	
  l’ère	
  de	
  l’anthropocène	
  :	
  «	
  le	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
27.	
  Friedrich	
   Nietzsche,	
   Ainsi	
   parlait	
   Zarathoustra,	
   traduction	
   française	
   de	
   Georges-­‐Arthur	
   Goldschmidt,	
   Le	
  
Livre	
  de	
  poche,	
  2010,	
  p.	
  17.	
  

28.	
  11[72]	
  :	
  das	
  Werden	
  ist	
  werthgleich	
  in	
  jedem	
  Augenblick	
  :	
  die	
  Summe	
  seines	
  Werthes	
  bleibt	
  sich	
  gleich	
  :	
  anders	
  
ausgedrückt	
  :	
  es	
  hat	
  gar	
  keinen	
  Werth,	
  denn	
  es	
  fehlt	
  etwas,	
  woran	
  es	
  zu	
  messen	
  wäre,	
  und	
  in	
  Bezug	
  worauf	
  das	
  
Wort	
  „Werth“	
  Sinn	
  hätte.	
  Der	
  Gesammtwerth	
  der	
  Welt	
  ist	
  unabwerthbar	
  [...].	
  



	
  

	
   	
   	
  

	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

17	
  

	
  

temps	
  »	
  (Zeit),	
  écrivait-­‐il,	
   loin	
  d’être	
  inconditionné,	
  serait	
  «	
  devenu	
  au	
  contraire	
  —	
  ce	
  qui	
  

semblera	
   absurde	
   à	
   beaucoup	
   d’oreilles	
   philosophes	
  —	
   quelque	
   chose	
   de	
   conditionné	
  »	
  

(vielmehr	
   ist	
   sie	
  —	
  was	
   in	
  manchen	
  philosophischen	
  Ohren	
  gewiß	
  haarsträubend	
  klingt	
  —	
  

zu	
  etwas	
  Bedingtem	
  geworden	
  29).	
  

Si	
   le	
  devenir,	
   si	
   le	
   temps	
  n’était	
  plus	
  simplement	
  donation,	
   s’il	
  ne	
  se	
  donnait	
  

plus	
  inconditionnellement,	
  faudrait-­‐il	
  penser,	
  pourrait-­‐on	
  penser	
  qu’il	
  nous	
  est	
  prêté	
  ?	
  

Voire	
  prêté	
  avec	
  usure	
  ?	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
29.	
  Günther	
  Anders,	
  La	
  Menace	
  nucléaire.	
  Considérations	
  radicales	
   sur	
   l’âge	
  atomique,	
   traduction	
   française	
   de	
  
Christophe	
   David,	
   Éditions	
   du	
   Rocher-­‐Le	
   Serpent	
   à	
   plumes,	
   2006,	
   p.	
  291.	
   Comme	
   on	
   sait,	
   le	
   terme	
  
d’Anthropocène	
  a	
  été	
  proposé	
  par	
   le	
  prix	
  Nobel	
  de	
  chimie	
  Paul	
   J.	
  Crutzen,	
  dans	
  un	
  article	
  écrit	
  avec	
  Eugene	
  
F.	
  Stoermer	
   («	
  The	
   Anthropocene	
  »,	
   International	
   Geosphere-­‐Biosphere	
   Programme	
   Newsletter,	
   n°	
  41,	
   2000,	
  
p.	
  17.	
   Curtzen	
   a	
   développé	
   cette	
   proposition	
   terminologique	
   l’année	
   suivante	
   dans	
   «	
  Geology	
   of	
   Mankind	
  »	
  
(Nature,	
  3	
  janvier	
  2002,	
  p.	
  23)	
  :	
  «	
  À	
  cause	
  des	
  ces	
  émissions	
  anthropogéniques	
  de	
  dioxyde	
  de	
  carbone,	
  le	
  climat	
  
global	
  pourrait	
  s’écarter	
  du	
  comportement	
  naturel	
  de	
  manière	
  significative	
  pendant	
  beaucoup	
  de	
  millénaires	
  à	
  
venir.	
  Il	
  semble	
  approprié	
  d’assigner	
  le	
  terme	
  d’“Anthropocène”	
  à	
  l’époque	
  géologique	
  présente	
  dominée	
  par	
  
l’homme,	
  qui	
  remplace	
  l’Holocène	
  —	
  la	
  période	
  chaude	
  des	
  dix	
  ou	
  douze	
  millénaires	
  passés.	
  »	
  (Because	
  of	
  these	
  
anthropogenic	
  emissions	
  of	
   carbon	
  dioxide,	
  global	
  climate	
  may	
  depart	
   significantly	
   from	
  natural	
  behaviour	
   for	
  
many	
  millennia	
   to	
   come.	
   It	
   seems	
   appropriate	
   to	
   assign	
   the	
   term	
   “Anthropocene”	
   to	
   the	
   present,	
   […]	
   human-­‐
dominated,	
  geological	
  epoch,	
  supplementing	
  the	
  Holocene	
  —	
  the	
  warm	
  period	
  of	
  the	
  past	
  10-­‐12	
  millennia.)	
  Dans	
  
des	
   termes	
   visiblement	
   inspirés	
   par	
   Günther	
   Anders,	
   Déborah	
   Danowski	
   et	
   Eduardo	
   Viveiros	
   de	
   Castro	
  
(«	
  L’arrêt	
  de	
  monde	
  »,	
  dans	
  De	
  l’univers	
  clos	
  au	
  monde	
  infini,	
  textes	
  réunis	
  par	
  Émilie	
  Hache,	
  Éditions	
  Dehors,	
  
2014)	
   ont	
   parfaitement	
   dégagé	
   les	
   enjeux	
   philosophiques	
   de	
   l’Anthropocène	
   comme	
   cette	
   «	
  époque	
  »	
   qui	
  
«	
  indique	
   la	
   fin	
   de	
   l’“époqualité”	
   en	
   tant	
   que	
   telle,	
   en	
   ce	
   qui	
   concerne	
   notre	
   espèce	
  »	
   (p.	
  224)	
  :	
   «	
  Car	
   il	
   est	
  
certain	
  que,	
  s’il	
  a	
  commencé	
  avec	
  nous,	
  il	
  finira	
  probablement	
  sans	
  nous.	
  Il	
  se	
  peut	
  que	
  l’Anthropocène	
  ne	
  fera	
  
place	
  à	
  une	
  autre	
  époque	
  géologique	
  que	
  bien	
  après	
  notre	
  disparition	
  de	
   la	
  surface	
  de	
   la	
  Terre.	
  »	
  Ou	
  encore	
  
(p.	
  291)	
  :	
   «	
  [“Anthropocène”]	
   désigne	
   un	
   nouveau	
   “temps”,	
   ou	
   plutôt	
   un	
   nouveau	
   temps	
   du	
   temps	
   —	
   un	
  
nouveau	
  concept	
  et	
  une	
  nouvelle	
  expérience	
  de	
  la	
  temporalité	
  —,	
  dans	
  lequel	
  la	
  différence	
  de	
  magnitude	
  entre	
  
l’échelle	
  de	
  l’histoire	
  humaine	
  et	
  les	
  échelles	
  biologique	
  et	
  géophysique	
  diminue	
  dramatiquement,	
  pour	
  ne	
  pas	
  
dire	
  qu’elle	
  tend	
  à	
  s’inverser	
  (l’environnement	
  change	
  plus	
  vite	
  que	
  la	
  société),	
  le	
  futur	
  proche	
  devenant	
  non	
  
seulement	
  de	
  plus	
  en	
  plus	
  imprévisible	
  mais,	
  peut-­‐être,	
  de	
  plus	
  en	
  plus	
  impossible.	
  »	
  


