OS MIL NOMES DE GAIA

do Antropoceno a ldade da Terra

Ecologie et économie générale

Peter Szendy

Si I'écologie et 'économie ont en partage le radical grec oikos (a savoir la
. ) . . ) . . . 1] .
maison, l'habitation), c’est que leurs histoires se croisent et s’entrelacent depuis

longtemps.

Le mot « écologie », comme on sait, apparait en 1866, dans l'ouvrage du
biologiste allemand Ernst Haeckel, Generelle Morphologie der Organismen. On cite
généralement un passage du tome Il comme constituant la premiére définition attestée de
I'écologie en tant que discipline ! : « Par écologie », écrit Haeckel, « nous entendons
I'ensemble de la science des relations de I'organisme au monde extérieur environnant... »
Mais, avant ce coup d’envoi définitionnel, il y avait, dans le tome I du méme ouvrage, une
note de bas de page qu’il vaut la peine de relire — elle intervient aprés une phrase qui
étend le champ de la biologie en en faisant «la science générale des organismes ou des

corps naturels vivants de notre globe terrestre ». Haeckel précise alors aussitot (I, p. 8) :

« Dans la mesure ou nous élargissons le concept de la biologie pour lui donner
I'extension la plus vaste et la plus englobante, nous excluons le sens strict et
étroit qui confond couramment (surtout dans le domaine de 'entomologie) la
biologie avec I'écologie, avec la science de 'économie des organismes, de leur
mode de vie et de leurs relations extérieures vitales les uns avec les autres, etc. »
(Indem wir den Begriff der Biologie auf diesen umfassendsten und weitesten
Umfang ausdehnen, schliessen wir den engen und beschrinkten Sinn aus, in

welchem man hdufig (insbesondere in der Entomologie) die Biologie mit der

'. Ernst Haeckel, Generelle Morphologie der Organismen, Berlin, Georg Reimer, 11, 1866, p. 286 : Unter
gecologielverstehen wir die gesammte Wissenschaft von der Beziehungen des Organismus zum umgebenden
ussenwelt. ..

www.osmilnomesdegaia.eco.br | rio de janeiro, 09.2014



THE THOUSAND NAMES OF GAIA
from the Anthropocene to the Age of the Earth

Oecologie verwechselt, mit der Wissenschaft von der Oeconomie, von der
Lebensweise, von den dusseren Lebensbeziehungen der Organismen zu einander

etc.)

L’écologie, selon cette toute premiére occurrence du mot, serait donc
synonyme d’économie : elle serait un discours de type économique sur les rapports des
organismes vivants entre eux, un peu a 'image, sans doute, de ce que Carl von Linné, plus

d’un siécle auparavant, avait appelé I'oeconomia naturae 2.

Certes, avant de pouvoir affirmer que I'écologie est d’essence économique, il
faudrait avoir éclairci ce qu’économie veut dire sous la plume de Haeckel, en 1866. Il
faudrait donc suivre les méandres de la généalogie de ce que Giorgio Agamben a pu
décrire comme un « paradigme théologico-économique », qu’il oppose a celui de la
« théologie politique ». Du terme grec d’oikonomia tel qu'il était utilisé dans la patristique
chrétienne jusqu’a ce qu'on a commencé a appeler, au XVIIe siécle, « 'économie animale »,
il y a en effet des détours et des bifurcations sémantiques qu’il m’est impossible de
retracer ici. Ce que je voudrais simplement retenir pour l'instant, a titre d’hypothese
préliminaire, c’est que 'acte de naissance de I’écologie s’inscrit dans une histoire lexicale
qui a également pu engendrer une expression comme celle que 'on trouve sous la plume
de Herder, en 1772, dans son Traité sur l'origine du langage : celui-ci, pour expliquer
I'apparition des langues chez I'homme, parle en effet d'une « économie animale générale »
(allgemeine tierische ~Okonomie), c'est-a-dire d'une «économie domestique »

(Haushaltung) élargie aux dimensions de la nature ou de I'espéce humaine 3.

2, On considére généralement que, conformément a la tradition universitaire de 'époque en Suéde, Linné lui-
méme est 'auteur de la thése intitulée Oeconomia naturae, soutenue sous sa direction par un certain Isaac
Biberg et publiée en 1749. Cf l'introduction de Camille Limoges dans C.Linné, L’Equilibre de la nature,
traduction frangaise de Bernard Jasmin, Vrin, 1972, p. 8-9. La premiére phrase de ladite thése énonce : « Par
ECONOMIE DE LA NATURE, on entend la trés sage disposition des Choses naturelles instituée par le Souverain
créateur, selon laquelle ceux-ci tendent a des fins communes et ont des fonctions réciproques» (per
OECONOMIAM NATURAE intelligimus Summi conditoris circa Res Naturales sapientissimam dispositionem, secundum
quam illae aptae sunt ad communes fines & reciprocos usus producendos).

3.Cf Johann Gottfried Herder, Abhandlung iiber den Ursprung der Sprache, Reclam, 1966, p.24 (die
Haushaltung der Natur : «'économie domestique de la nature »), p. 25 (allgemeine tierische Okonomie) et
p-122 (der ganzen Haushaltung des menschlichen Geschlechts: « toute I'’économie domestique de l'espéce

peter szendy | écologie et économie générale



OS MIL NOMES DE GAIA

do Antropoceno a ldade da Terra

Ce que j'aimerais interroger, c’est donc I'écologie comme économie générale,
pour le dire d'un terme qui fut cher a Georges Bataille et sur lequel il nous faudra revenir
longuement. Ce qui impliquera de se demander si cette généralisation du concept
d’économie est un simple élargissement de son champ au-dela de ses limites usuelles ou si

la notion méme d’économie s’en trouve débordée.

Bref, la question qui nous portera est celle-ci : 'écologie est-elle une économie
de I'économie, a-t-elle donc pour vocation d’administrer économiquement I’économie elle-
méme, en lui assignant par exemple des limites ou des objectifs qui releveraient d’'une
sorte d’hyperéconomie a I’échelle planétaire ? Ou bien I'écologie déborde-t-elle la sphére
de I'’économie, I'ouvre-t-elle sur une pensée que I'on pourrait dire anéconomique, c’est-a-
dire rompant avec l'horizon d'un calcul, d’'une exploitation visant le bon retour sur

investissement ?

humaine). Heidegger a commenté ces expressions de Herder dans un séminaire de 1939 (Vom Wesen der
Sprache. Die Metaphysik der Sprache und die Wesung des Wortes. Zu Herders Abhandlung »Uber den Ursprung
der Sprachec, Vittorio Klostermann, 1999). Sur le « paradigme théologico-économique », cf. Giorgio Agamben,
Le Régne et la gloire. Pour une généalogie théologique de I'’économie et du gouvernement, traduction francaise de
Joél Gayraud et Martin Rueff, Seuil, 2008, p. 82 et passim. Agamben se trompe lorsqu'’il affirme (p.413) que le
syntagme « économie animale » remonte a la « premiere moitié du XVIIIe siécle ». On le trouve en effet déja
chez Leibniz (notamment dans un écrit de 1680-1682, De scribendis novis Medicinae Elementis), qui lui-méme
I'emprunte a des ouvrages de médecine datant de la seconde moitié du XVIIe siecle. Justin E. H. Smith, dans
Divine Machines. Leibniz and the Sciences of Life (Princeton University Press, 2011, p. 61-62), rappelle ainsi que
I'« économie animale », désignant « ce domaine particulier de la physique qui traite des corps animaux et de
leurs mouvements » (that particular subdomain of physics that deals with animal bodies and their motions),
était une expression déja présente dans le titre d’ouvrages comme celui du médecin et naturaliste britannique
Walter Charleton en 1659, Oeconomia animalis novis in medicina hypothesibus superstructa et mechanice
explicata (littéralement: « Une nouvelle économie animale, échafaudée sur des hypothéses en médecine et
expliquée mécaniquement »). « L’emploi du terme », écrit Smith (ibid.), « explose en fréquence dans la seconde
moitié du dix-septiéme siecle et 'usage qu’en fait Leibniz semble étre I'un des exemples de cette explosion »
(usage of the term explodes in frequency in the second half of the seventeenth century, and Leibniz’s use of it
seems to be but one instance of this explosion). Smith précise aussitot que, « au dix-septieme siécle, la science
sociale de 'économie telle que nous la comprenons n’existait pas, si bien qu’il ne faudrait pas entendre dans
I'“économie animale” une référence a des systémes d’échange, a des marchés, etc. » (in the seventeenth century
the social science of economics as we understand it did not exist, and so “animal economy” should not be
understood as making reference to systems of exchange, markets, and such). Cf. également l'article de Bernard
Balan, « Premieéres recherches sur l'origine et la formation du concept d'économie animale », dans Revue
d’histoire des sciences, tome 28 n° 4, 1975, p. 289-326.

www.osmilnomesdegaia.eco.br | rio de janeiro, 09.2014



THE THOUSAND NAMES OF GAIA
from the Anthropocene to the Age of the Earth

Ces interrogations, elles nous arrivent aujourd’hui dans l'urgence d'un
contexte ou 'on préte l'oreille, ou 'on ausculte les signaux envoyés par notre planete
habitée (ce qu'on appelait autrefois I'’écoumene, I'oikoumené dont parle Hérodote ou que

I'on trouve mentionnée dans la Bible 4).

Comme si la Terre — dans cette économie animale générale qui, selon Herder,
a doté les hommes de la faculté de parler —, comme si la Terre elle-méme, littéralement
ou par figure, voulait dire. Ou comme si elle voulait crier, s’écrier, ainsi qu’elle le fait dans
un petit récit d’Arthur Conan Doyle intitulé Quand la Terre hurla (When The World
Screamed, 1928). 1l est difficile de ne pas penser aux actuels débats sur la fracturation
hydraulique pour l'exploitation des gaz de schiste en lisant comment le Professeur
Challenger perce, comment il fore dans I'épaisseur de la crofite terrestre jusqu’au point ou
il atteint I'épiderme sensible de ce grand organisme qu’est notre planete. Ce fut un « grand
moment » (great moment), raconte le narrateur, lorsque «[s]on aiguillon d’acier
transperca le ganglion nerveux de notre vieille Mére la Terre » (my iron dart shot into the

nerve ganglion of old Mother Earth 5) :

« Au méme moment, nos oreilles furent assaillies par le plus horrible hurlement
qui efit jamais été entendu. [...] C’était un mugissement dans lequel la douleur, la
colere, la menace et la majesté outragée de la nature se mélaient toutes dans un
méme cri sinistre. [...] Aucun son dans l'histoire n’a jamais égalé la plainte de la
terre meurtrie. » (At the same time our ears were assailed by the most horrible yell
that ever yet was heard. [...] It was a howl in which pain, anger, menace, and the
outraged majesty of Nature all blended into one hideous shriek. [...] No sound in

history has ever equalled the cry of the injured Earth.)

4. Cf. les Histoires d’Hérodote (III, 106) — ou encore, par exemple, le premier verset de Luc, 2. Dans « La non-
invitée de Copenhague » (Libération, 8 décembre 2009), Michel Serres évoquait ainsi la « parole » de la Terre :
« Oui, les éléments et les vivants émettent une quantité d’information au moins aussi lumineuse, importante,
décisive et intéressante que celle émise par nos semblables qui s’expriment en langage humain. Oui, la Biogée
sait parler clairement et distinctement, avec méme une éloquence soutenue. Ne sommes-nous pas désormais
formés a traduire et comprendre ses appels et ses signaux, quoiqu’extérieurs a nos langues ? [...] Donc
I’émettrice en question, parlant a nos oreilles enfin ouvertes a, pour cette raison expressive, droit de s’asseoir a la
table des séances et d’y participer aux décisions. » Dans le dernier chapitre de Nous n’avons jamais été modernes
(La Découverte, 1991), Bruno Latour avangait 1’idée d’un « Parlement des choses », auquel 1l donnera une
tournure explicitement écologique dans Politiques de la nature (La Découverte, 2004).

>, Cf. Arthur Conan Doyle, Les Exploits du Pr. Challenger et autres aventures étranges, Robert Laffont,

coll. « Bouquins », 1989. Gilles Deleuze et Félix Guattari évoquent ce personnage « qui fit hurler la Terre avec
une machine dolorifére » dans « La géologie de la morale » de Mille Pl%teaux (Editions de Minuit, 1980, p. 53).

peter szendy | écologie et économie générale



OS MIL NOMES DE GAIA

do Antropoceno a ldade da Terra

Ce hurlement est peut-étre la plus saisissante des prosopopées que la Terre
aura connues. Et le globe terrestre apparait déja comme cette « grande créature » dont
parlera James Lovelock lorsque, presque un demi-siécle plus tard, il réveillera le vieux
nom de Gaia de son sommeil mythologique 6. Mais la possibilité d'une telle

personnification avait été préparée de longue date.

Dans son De natura rerum, Lucrece, aux vers 238-239 du livre V, parlait ainsi
de «la nature du monde en sa totalité » (omnis mundi natura) comme d’« un corps sujet a
naitre et a mourir » (nativo ac mortali corpore). Il comparait la terre a une « mére » qui,
apreés avoir donné naissance aux genres humains et animaux, perdit sa fécondité :
«comme une femme usée par la vieillesse, elle n’enfanta plus », écrit-il (V, 823-827).
Certains échos de cette métaphorologie lucrétienne résonnent encore, diffractés ou
affaiblis, dans la Philosophie de la nature de Hegel : de méme que Lucrece pouvait évoquer
les « membres » (membra) du monde (V, 243-244), de méme Hegel décrit-il le « systeme
solaire » (Sonnensystem) comme « le premier organisme » (der erste Organismus), doté de
«membre géants » (Riesenglieder), a savoir les planétes et autres satellites (addition au

§3377).

6.James E.Lovelock, « Gaia as Seen Through the Atmosphere (Letter to the Editors) », dans Atmospheric
Environment, vol. 6 n° 8, Pergamon Press, 1972, p.579. C’est I'écrivain William Golding qui a suggéré a
Lovelock « d’utiliser la personnification grecque de la Terre-mére » (the use of the Greek personification of
mother Earth).

7. Hegel, Encyclopédie des sciences philosophiques, 11, Philosophie de la nature, traduction francaise de Bernard
Bourgeois, Vrin, 2004, p. 554. Lucréce, De la nature des choses, traduction francaise de Bernard Pautrat, Le
Livre de poche, 2002, p. 482-485 et p. 530-531. On trouve aussi, toujours au livre V du De natura rerum, des
allusions a ce qu’'on appellerait aujourd’hui la déforestation (vers 1370 sq.) : «ils obligeaient chaque jour
davantage les foréts a monter au flanc de la montagne et a laisser, en bas, de la place aux cultures ». Au livre VI,
Lucréce témoigne également de la pollution de 'air dans les mines a Scaptensula (vers 808 sq.) : « [...] ne vois-
tu pas enfin, lorsque I'on suit les veines de 'or et de 'argent, et lorsque de la terre on fouille avec le fer les
profondeurs secretes, ces odeurs émanant de sous Scaptensula! Et puis les mines d’or, quelle méchante
haleine ! Ce qu’elle peut changer les visages humains, ce teint qu’elle leur fait! Ne vois-tu, ou sinon n’as-tu
entendu dire, a quel point les mineurs meurent en peu de temps [...] ? » Sur les problemes écologiques dans
I’Antiquité et chez Lucrece en particulier, cf. I'étude de ]. Donald Hughes, Pan’s Travail. Environmental Problems
of the Ancient Greeks and Romans, The Johns Hopkins University Press, 1996, p. 67 et p. 123.

www.osmilnomesdegaia.eco.br | rio de janeiro, 09.2014



: THE THOUSAND NAMES OF GAIA
from the Anthropocene to the Age of the Earth

Mais c’est sans doute chez Marx que la doctrine épicurienne exposée par
Lucrece se prolonge véritablement dans ce qu'on pourrait appeler une écologie
matérialiste, qui confére a la Terre le statut d’'un organisme vivant. Les occasionnelles
personnifications du globe terrestre que l'on peut lire ici ou la chez Marx (je pense a
I'image de « Monsieur le Capital et Madame la Terre» dansant leur «ronde
fantomatique » 8), ces personnifications qui pourraient sembler purement rhétoriques
acquierent sans doute une autre portée si l'on se souvient que le concept de
« métabolisme » (Stoffwechsel) — emprunté notamment aux travaux de Justus von Liebig
sur la chimie organique dans les années 1840 — commence a devenir dans le corpus
marxien la figure obligée pour dire le rapport problématique de '’homme a la nature ou a

la terre, dans le contexte d’une agriculture industrialisée.

On trouve certes déja, dans les Manuscrits de 1844, des passages saisissants de
Marx sur «l’empoisonnement général tel qu'on le voit dans les grandes villes » (die
allgemeine Vergiftung, wie sie in grofden Stddten sich zeigt), ainsi que sur le « cloaque
(Gossenablauf) de la civilisation » qui serait devenu « I’élément vital » (Lebenselement) de
I'homme, c’est-a-dire son environnement (car c’est un cloaque « a entendre littéralement »
[wértlich zu verstehn], précise Marx, comme ce systéme de 1'évacuation des égouts qui est
devenu notre milieu ambiant). Toutefois, c’est au sein du premier livre du Capital que le
concept de métabolisme, devenu omniprésent pour désigner en général le travail humain
qui transforme la nature, prend aussi le sens spécifique d'une relation durable et
équilibrée a la terre: «la production capitaliste », écrit Marx, «perturbe [..] le
métabolisme entre 'homme et la terre, c’est-a-dire le retour au sol des composantes [du
sol] usées par 'homme sous forme de nourriture et de vétements, donc I'éternelle
condition naturelle d’une fertilité durable du sol » (die kapitalistische Produktion [...] stort
[.-.] den Stoffwechsel zwischen Mensch und Erde, d.h. die Riickkehr der vom Menschen in der
Form von Nahrungs- und Kleidungsmitteln vernutzten Bodenbestandteile zum Boden, also

die ewige Naturbedingung dauernder Bodenfruchtbarkeit). C’'est la raison pour laquelle

8 Karl Marx, Le Capital, livre 11, traduction francaise (modifiée) de Catherine Cohen-Solal et Gilbert Badia,
Editions sociales, 1973, p. 750 (ch. XLVIII : « La formule trinitaire ») : Monsieur le Capital und Madame la Terre
[...] ihren Spuk treiben.

peter szendy | écologie et économie générale



OS MIL NOMES DE GAIA

do Antropoceno a ldade da Terra

Marx, au livre III, évoquera encore une « déchirure irrémédiable dans la cohésion du
métabolisme social prescrit par les lois naturelles de la vie » (einen unheilbaren Rifs [...] in
dem Zusammenhang des gesellschaftlichen und durch die Naturgesetze des Lebens
vorgeschriebnen Stoffwechsels). Et c’est dans cette perspective également qu’il consacrera,
toujours au livre 111, quelques pages a ce qu’on appellerait aujourd’hui le recyclage (Marx
parle quant a lui de Nutzbarmachung der Exkremente der Produktion, a savoir le fait de

« rendre utilisables les excréments de la production 9 »).

On pourrait penser que ce qui traverse tous ces discours — depuis les
considérations de Lucréce sur la fécondité finie de notre planete jusqu’a I’économie
écologique de Haeckel, en passant par les recyclages métaboliques de Marx —, ce qui les
trame, les habite et les met en mouvement, c’est I’horizon de ce que Georges Bataille
appelera une économie générale. C’est-a-dire une économie « envisageant le mouvement
de I’énergie sur la terre », voire une « économie a la mesure de l'univers », qui étudierait
depuis ce point de vue universel «le monde vivant dans l'ensemble 10 ». De fait, en
renouant apparemment avec les vieilles notions d’oeconomia naturae chez Linné ou
d’« économie animale générale » chez Herder, la généralisation que propose Bataille du

concept d’économie revient dans un premier temps a le changer d’échelle en repoussant

9. Cf. Le Capital, livre premier, traduction frangaise sous la responsabilité de Jean-Pierre Lefebvre, Presses
universitaires de France, 1993, p. 565 (ch. XIII, 10 : « Grande industrie et agriculture »). Et Le Capital, livre 111,
op. cit, p. 111 (ch.V, 4 : « Utilisation des résidus de la production ») et p. 735 (ch. XLVII, 5 : « Le métayage et la
propriété paysanne parcellaire »). Le terme de « métabolisme » revient réguliérement tout au long du livre I :
«le travail [..] est [..] une nécessité naturelle éternelle, médiation indispensable au métabolisme
(Stoffwechsel) qui se produit entre 'homme et la nature, et donc a la vie humaine » (p. 48); «le travail est
d’abord un procés qui se passe entre 'homme et la nature, un proces dans lequel 'homme régle et contréle son
métabolisme (Stoffwechsel) avec la nature par la médiation de sa propre action » (p.199); «le proces de
travail [...] est la condition générale du métabolisme (Stoffwechsel) entre 'homme et la nature » (p. 206)...
Pour une excellente lecture des motifs environnementaux chez Marx, cf. John Bellamy Foster, Marx’s Ecology.
Materialism and Nature, Monthly Review Press, 2000.

10, Cf. Georges Bataille, La Part maudite, I: La Consumation (1949), dans (Euvres complétes, VII, Gallimard,
1976, p. 20 ; ainsi que, dans le méme volume, L’économie a la mesure de l'univers. Notes bréves, préliminaires a
la rédaction d’un essai d’« économie générale » (1946), p. 11.

www.osmilnomesdegaia.eco.br | rio de janeiro, 09.2014



THE THOUSAND NAMES OF GAIA
from the Anthropocene to the Age of the Earth

les frontieres étroites dans lesquelles il est habituellement enfermé. Ainsi peut-on lire,

dans le premier chapitre de La Part maudite (p. 28) :

« Les phénomeénes économiques ne sont pas faciles a isoler, et leur coordination
générale n’est pas facile a établir. Il est donc possible de poser la question a leur
sujet: 'ensemble de l'activité productive ne doit-il pas étre envisagé dans les
modifications qu'il recoit de ce qui I'entoure ou qu'’il apporte autour de lui ? en
d’autres termes, n'y a-t-il pas lieu d’étudier le systeme de la production et de la

consommation humaines a l'intérieur d'un ensemble plus vaste ? »

Ce qui est affirmé, c’est donc la nécessité d’'un point de vue économique
général qu’il faut bien — méme si le terme, a ma connaissance, ne figure pas chez Bataille
— qualifier d’« écologique ». D’autant plus qu'un tel élargissement est porté par le souci
des « problémes généraux liés au mouvement de I'énergie sur le globe » (ibid.), voire par la
question que Bataille formule ainsi (p. 29): «[...] la détermination générale de I'énergie

parcourant le domaine de la vie est-elle altérée par I'activité de 'homme ? »

Mais une objection s’éleve immédiatement pour contester la légitimité d’un tel
qualificatif : qu’aurait-elle d’écologique, la pensée économique de Bataille, quand on sait
qu’elle est toute entiére tournée vers l'exces, vers la dépense? Il faut ici lire avec
prudence, pour ne pas se précipiter a voir dans I'économie générale qui a tant occupé
Bataille un simple produit d’'une logique de I'abondance, symptomatique d'un capitalisme
en pleine reconstruction apres la seconde guerre mondiale (ce que, certes, les pages
finales de La Part maudite, consacrées au plan Marshall, pourraient donner a croire a des

lecteurs pressés 11). De fait, pour Bataille, c’est « le point de vue de I'excédent d’énergie

11. Ces pages ne sont certes pas des plus claires, puisque Bataille ne cesse d’osciller entre deux positions :
d’une part, ledit plan Marshall serait « une opération générale » — c’est-a-dire d’économie générale — en ce
qu'il équivaudrait a une « renonciation a la croissance des forces de production », a un « investissement [...] a
fonds perdus» (p.171); mais d’autre part, il est précisément un investissement (et peut-étre méme un
investissement « d’'intérét américain » plutdt que « d’intérét mondial ») dans la mesure ou « il envisage [...] une
utilisation finale a la croissance » (ibid.). Dans Bataille’s Peak. Energy, Religion, and Postsustainability
(University of Minnesota Press, 2007, notamment p. 136-138 et p. 140), Allan Stoekl a bien retracé la difficulté
de cette position a I'égard du plan Marshall, ainsi que les malentendus auxquels elle a donné lieu chez certains
des meilleurs lecteurs de Bataille, qui vont parfois jusqu’a rapprocher son économie générale de 'idéologie du
capitalisme contemporain (cf. Jean-Joseph Goux, « General Economics and Postmodern Capitalism », dans On
Bataille : Yale French Studies, n° 78, 1990, p. 206-224). Stoekl résume ainsi les objections que pourrait soulever

peter szendy | écologie et économie générale



OS MIL NOMES DE GAIA

do Antropoceno a ldade da Terra

[qui] caractérise l'économie générale et la distingue principalement de 1’économie
politique classique 12 ». Mais I'excédent de 'économie générale n’est justement pas destiné
a étre consommé pour se réinscrire dans le cycle capitaliste de production et
d’accumulation de la richesse (les pages que Bataille consacre au capitalisme dans La
Limite de l'utile sont tres claires a cet égard 13). L’excédent dont s’occupe I'économie
générale, c’est au contraire celui qui est voué a la pure dépense sans raison, c’est-a-dire a
la consumation. C’est pourquoi, comme le dit Bataille dans L’Economie a la mesure de
l'univers, il s’agit de « poser ainsi le probléme économique a rebours », « d'inverser I'angle
habituel de vue » pour tenter de penser « un besoin qu’a le globe de perdre ce qu'il ne peut

contenir » (p. 13, c’est Bataille qui souligne).

Avant de nous tourner vers ce qui se tient tapi derriére cette apparente
logique de la surabondance excessive — a savoir une certaine idée du don —, il convient
de prendre acte de ce que I'économie dite générale ne se contente pas de généraliser un

concept d’économie qu’elle laisserait intact.

une lecture écologique de Bataille (p. 116) : « [...] si Bataille est en quelque sorte “pour le gaspillage” — n’est-
ce pas anti-écologique (if Bataille is somehow “in favor of waste” — isn’t that anti-ecological) ? Le culte du
gaspillage glorieux semblerait antithétique a la durabilité que nombre d’entre nous pensent devoir étre la
fondation nécessaire de tout systeme socioéconomique futur. Si nous entrons dans une ere d’épuisement des
ressources — Bataille ne pointe-t-il pas dans la mauvaise direction (the cult of glorious waste would seem to be
antithetical to the sustainability that many of us deem the necessary foundation of any future economic/social
system. If we are entering an era of resource depletion — isn’t Bataille pointing in exactly the wrong direction) ? »

12, [’économie a la mesure de l'univers, p. 14. Cf. également |'« avant-propos » de La Part maudite, dans lequel
Bataille parle de « rendre clair le principe d'une “économie générale”, ou la “dépense” (la “consumation”) des
richesses est, par rapport a la production, 'objet premier » (p. 19).

13, La Limite de l'utile [fragments d’'une version abandonnée de La Part maudite, 1939-1945], dans Euvres
complétes, VII, p.223: «Les produits de l'industrie devaient étre consommés (s’ils ne l'étaient pas
I'accumulation ultérieur s’arréterait). Le capitalisme n’entralna pas la suppression des dépenses
improductives : [...] il tendit a les réduire a la consommation de ses produits. [...] La dépense glorieuse de
I'homme fut réduite aux limites dans lesquelles 'exploitation commerciale est possible. » Cf. aussi p. 231 : « Ce
systeme tentaculaire se distingue des autres en ce qu’il ne dépense qu’a la condition d’absorber davantage
qu'il ne perd. [...] Le capital [...] atteint la plus grande capacité d’absorption de la force et ne peut en livrer
qu’en absorbant plus qu'il ne livre. Cela suppose en dehors du systéme l'existence de forces non encore
réduites mais réductibles — sous forme soit de pays arriérés, soit de domaines de possibilités non encore
exploitées (résultant d’inventions nouvelles). Le systéme cesse-t-il d’absorber des forces nouvelles, il cesse
aussitot de livrer ses produits. »

www.osmilnomesdegaia.eco.br | rio de janeiro, 09.2014



THE THOUSAND NAMES OF GAIA
from the Anthropocene to the Age of the Earth

Economie générale : c’est ce syntagme méme qui semble aporétique, au bout
de compte, c’est-a-dire 1a ou le compte et la comptabilité sont sur le point de s’interrompre,
la ou la raison économique pourrait bien se trouver littéralement débordée, au-dela de sa
généralisation. Que resterait-il d’économique, en effet, dans une économie générale qui ne
calculerait plus, qui n’anticiperait plus aucun retour sur investissement ? Cette aporie
hante Bataille comme une sorte d’oscillation lancinante. On peut la lire, bien avant La Part
maudite, déja dans un bref texte de 1933 intitulé La Notion de dépense 14: d'un coté,
Bataille y fait signe vers une économie de I'économie, une sorte de méta-économie qui
interrogerait non seulement « la valeur fondamentale du mot utile » (la valeur de la valeur
d’usage, donc, considérée comme une « valeur relative ») mais aussi '« intérét a des pertes
considérables » (I'inutile, en somme, considéré comme investissement supérieur); d'un
autre coté, Bataille y affirme le caractere radicalement anéconomique de la consumation
pure, a savoir un « principe de la perte, c’est-a-dire de la dépense inconditionnelle, si
contraire qu'il soit au principe économique de la balance des comptes ». Cette aporie, dans
I'« avant-propos » a La Part maudite, va jusqu’a refluer sur le discours de Bataille lui-
méme, en une formule qui ne manque pas d’évoquer le Zarathoustra de Nietzsche : « un tel
livre [a savoir La Part maudite, que I'on est justement en train de lire] étant de l'intérét de

tous pourrait aussi bien ne I'étre de personne » (p. 20 15).

Le nceud de l'aporie qui travaille le discours économique ou écologique de

Bataille, je I'ai dit, c’est le don. De fait, « la lecture de I'Essai sur le don » de Marcel Mauss

14, Dans Euvres compleétes, I, p. 302-303, p. 305 et p. 320.

15, On se souvient du sous-titre d’Ainsi parlait Zarathoustra : « un livre pour tous et pour personne » (ein Buch
fiir Alle und Keinen). Sur le caractére (an)économique du discours de Bataille lui-méme et sur I'aporie de
I'économie générale, cf. Geoffrey Bennington, « Introduction to economics: Because the world is round »,
dans Bataille. Writing the Sacred, textes réunis par Carolyn Bailey Gill, Routledge, 1995, notamment p. 48-49 :
« L“économie générale” n’est pas l'autre de I'“économie restreinte”, mais elle n’est rien d’autre que I'économie
restreinte; [..] il n'y a pas d’économie générale sauf comme 1'économie de 1'économie restreinte; [...]
I'économie générale est I'économie de sa propre restriction » (“general economy” is not the other of “restricted
economy”, but is no other than restricted economy ; [...] there is no general economy except as the economy of
restricted economy ; [...] general economy is the economy of its own restriction).

peter szendy | écologie et économie générale

10



OS MIL NOMES DE GAIA

do Antropoceno a ldade da Terra

est explicitement désignée comme «l'origine » de La Part maudite. Et « I'institution du

potlatch » se voit attribuer, « dans '’économie générale, une valeur privilégiée 16 ».
Pourquoi ce priviléege ?

Parce que le don suivi d’'un contre-don, en tant qu’« action en deux sens
contraires », est le lieu méme de l'oscillation aporétique entre I'excés au-dela du calcul
économique et la relance de celui-ci dans une méta-économie; Bataille le dit d’une
formule cristalline et abyssale a la fois : « Le don a la vertu d’'un dépassement du sujet qui
donne, mais [...] le sujet approprie le dépassement », il « s’enrichit d'un mépris de la
richesse » (p. 72). Bref, puisqu’« il est contradictoire en un méme temps de vouloir étre
illimité et limité », Bataille conclut dés lors que « le don ne signifie rien du point de vue de

I’économie générale » (p. 73).

Toutefois, la place du don dans I'’économie générale ne se limite nullement a
I'institution du potlatch, qui n’en est qu'une version anthropocentrée. Depuis les notes
rassemblées dans La Limite de l'utile a partir de 1939 jusqu’a La Part maudite en 1949,
c’est en effet le Soleil qui, avant tout, donne. Et qui donne sans conditions : il « dispense
I'énergie — la richesse — sans contrepartie », il « donne sans jamais recevoir », « il se perd
sans compter 17 ». Le véritable don digne de ce nom — le seul qui soit inconditionnel et
sans attente de retour sur investissement — serait ainsi pour Bataille celui de I'astre du
jour, qui réaliserait en quelque sorte ce que La Part maudite décrit comme «l'idéal » de

toute donation, a savoir « qu'un potlatch ne piit étre rendu » (p. 73).

Force est pourtant de constater que, en généralisant la portée du don au-dela

du potlatch terrien et trop humain, Bataille en desserre I'étau aporétique, pour n’en garder

16, La Part maudite, p. 71-72. Rappelons la définition du potlatch telle que Bataille la reprend de Mauss (p. 70) :
« C’est, le plus souvent, le don solennel de richesses considérables offertes par un chef a son rival afin
d’humilier, de défier, d’obliger. Le donataire doit effacer 'humiliation et relever le défi, il lui faut satisfaire a
l'obligation contractée en acceptant: il ne pourra répondre, un peu plus tard, que par un nouveau potlatch,
plus généreux que le premier : il doit rendre avec usure. »

17, Je cite successivement La Part maudite (p. 35) et L’Economie & la mesure de I'univers (p. 10, c’est Bataille qui
souligne).

www.osmilnomesdegaia.eco.br | rio de janeiro, 09.2014

11



THE THOUSAND NAMES OF GAIA
from the Anthropocene to the Age of the Earth

que le versant de la pure dépense. Or, s’il est vrai que, en s’élargissant ainsi « a la mesure
de l'univers », en devenant solaire ou galactique 18, '’économie générale de Bataille verse
résolument dans l'inconditionnalité de 'anéconomique, que devient alors la dette dans ce

passage a une échelle supérieure? Ou est passé, dans ce passage, ou s’est volatilisé

I'intérét, a savoir ce que Bataille appelle, d’'un mot qu’il emprunte a Mauss, '« usure 19 » ?

Certes, I'idée d’une dette, c’est-a-dire aussi d’'un crédit ou d'une créance
pensés « a la mesure de l'univers », cette idée parait a premiére vue incongrue, sinon
absurde. J'aimerais toutefois tenter de lui conférer quelque consistance et en sonder la
portée dans la perspective de cette économie générale qui pourrait bien étre 'autre nom

de I’écologie 20.

Le motif héliologique du soleil en tant que don pur et dépense anéconomique

remonte chez Bataille a L’Anus solaire, un texte de 1927. Le soleil comme excédent, c’est

18, Si « le Soleil rayonne », lit-on dans La Limite de l'utile (p. 189-190), si sa lumiére « possede la splendeur,
I'éclat qui ne sont pas utiles mais donnent un sentiment de délivrance », les galaxies, a leur tour, «les
nébuleuses 'emportent de loin sur le soleil en magnificence », leur grandeur a «la beauté purifiante d'un
sacrifice ».

19, Cf. Marcel Mauss, « Essai sur le don. Forme et raison de I'échange dans les sociétés archaiques », dans
L’Année sociologique, nouvelle série, tome [ (1923-1924), Librairie Félix Alcan, 1925, notamment p. 67 (« les
cadeaux seront rendus avec usure ») et p. 175 (« on rend avec usure, mais c’est pour humilier le premier
donateur ou échangiste »). Bataille reprend littéralement l'expression dans La Part maudite, p.70 et p.73
(«les cadeaux sont rendus avec usure »). Cf. également La Limite de l'utile, p. 203 : « On a dit au sujet du
potlatch que l'origine de 'échange n’était pas le troc mais le prét a intérét. Ajouter un surplus en rendant, c’est
servir l'intérét, payer l'usure. La richesse, dans les pays de potlatch, est multipliée d'une fagon qui rappelle
I'inflation du crédit (toute la richesse que lI'ensemble des donateurs posséde en raison des obligations
contractées par les donataires ne pourrait étre réalisée en méme temps). Cet aspect n’est cependant qu'une
conséquence secondaire. » Ou encore La Notion de dépense, p. 309 : « La valeur d’échange du don résulte du
fait que le donataire, pour effacer I'humiliation et relever le défi, doit satisfaire a I'obligation, contractée par lui
lors de 'acceptation, de répondre ultérieurement par un don plus important, c’est-a-dire de rendre avec
usure. »

20, De fait, les enjeux des questions soulevées par Bataille ressurgissent dans la plupart des débats qui
diviseront la scéne écologique apres lui: 1a ou Anne Primavesi n’hésite pas a parler du « don de Gaia » (Gaia’s
Gift. Earth, Ourselves and God After Copernicus, Routledge, 2003), 1a ou la deep ecology d’Arno Naess défend la
«valeur intrinséque » de toute forme d’existence indépendamment de son « utilité » pour 'homme (Ecology,
Community, and Lifestyle. Outline of an Ecosophy, Cambridge University Press, 1989, p. 29), d’autres proposent
de prendre en compte ce qu'ils appellent une « dette écologique » (voir par exemple Andrew Simms, Ecological
Debt. The Health of the Planet and the Wealth of the Nations, Pluto Press, 2005).

peter szendy | écologie et économie générale

12



OS MIL NOMES DE GAIA

do Antropoceno a ldade da Terra

donc d’abord le soleil comme pur excrément. Et la dilapidation solaire inconditionnelle
comme l'excrétion relévent de ce que Bataille appelle une «hétérologie pratique »,
précisément parce qu’elles échappent a toute forme de calcul économique qui les réduirait
a une homologie : « L’excrétion », peut-on lire dans La valeur d’usage de D. A. F. de Sade,
«n’est pas seulement un moyen terme entre deux appropriations, de méme que la

pourriture n’est pas seulement un moyen terme entre le grain et I'épi 2. »

Sur plusieurs pages manuscrites qui, avec la lettre ouverte sur La valeur
d'usage de D. A. F. de Sade, constituent le dossier d'une polémique contre André Breton,
Bataille a recopié une phrase de Marx: « Dans l'histoire comme dans la nature, la
pourriture est le laboratoire de la vie. » Et Bataille commente 22 : « Reste a savoir si cette
pourriture — a laquelle sur la surface du globe des milliards d’agriculteurs confient
annuellement 'espoir des récoltes — si cette pourriture est si étrangere a ’homme qu'il

ne puisse jamais y voir qu'un moyen de vie [...]. »

On se souvient en effet que, dans diverses pages du Capital, Marx voyait
précisément le déchet comme un élément essentiel au sein d’'un métabolisme qui, du point
de vue de Bataille, reléverait donc d’'une économie restreinte, utilitaire, a savoir ici celle de
I'agriculture en voie d’industrialisation. Ce qui vaut toutefois d’étre souligné, c’est non
seulement qu’il y a chez Marx des passages ou l'on entrevoit ce que Bataille nommerait en

revanche une économie générale — généralisée sinon «a la mesure de l'univers », du

21, La valeur d’usage de D. A. F. de Sade, dans (Euvres complétes, 11, Gallimard, 1970, p. 65. Bataille indique tres
clairement la provenance excrémentielle du motif solaire lorsqu’il parle de « la conception anale (c’est-a-dire
nocturne) que je m’étais faite primitivement du soleil et que jexprimais alors dans une phrase comme “I'anus
intact... auquel rien d’aussi aveuglant ne peut étre comparé a I'exception du soleil (bien que I'anus soit la
nuit)” » (Dossier de I'eeil pinéal [vers 1930], dans (Euvres complétes, 11, p 14). La phrase en question est la
derniére phrase de L’Anus solaire (1927), dans (Euvres complétes, 1, p. 86. Dans certains passages de L’Anus
solaire, la Terre aussi semble vouée a excréter sans retour (p. 85) : « Le globe terrestre est couvert de volcans
qui lui servent d’anus. Bien que ce globe ne mange rien, il rejette parfois au-dehors le contenu de ses
entrailles. »

22, Cf. 1e Dossier de la polémique avec André Breton, dans (Euvres complétes, 11, p. 91 et p. 93. La phrase de Marx
se trouve uniquement dans la version frangaise du Capital due a Joseph Roy et révisée par Marx lui-méme,
publiée chez Lachatre en 1872 (cf. Karl Marx, (Euvres, 1, Gallimard, « La Pléiade », 1963, p. 995 [chapitre XV :
« Machinisme et grande industrie »]).

www.osmilnomesdegaia.eco.br | rio de janeiro, 09.2014

13



THE THOUSAND NAMES OF GAIA
from the Anthropocene to the Age of the Earth

moins a l'échelle planétaire —, mais aussi et surtout que cette économie générale
esquissée par Marx se présente sous le signe de la dette plutot que du don. Ainsi peut-on

lire, au livre I1I du Capital :

« Du point de vue d'une organisation économique supérieure de la société, [...]
[ulne société entiére, une nation et méme toutes les sociétés contemporaines
réunies ne sont pas propriétaires de la terre. Elles n’en sont que les possesseurs,
elles n’en ont que la jouissance et doivent la 1éguer aux générations futures apres
l'avoir améliorée en boni patres familias.» (Vom Standpunkt einer hdohern
6konomischen Gesellschaftsformation [..] [s]elbst eine ganze Gesellschaft, eine
Nation, ja alle gleichzeitigen Gesellschaften zusammengenommen, sind nicht
Eigentiimer der Erde. Sie sind nur ihre Besitzer, ihre NutzniefSer, und haben sie als

boni patres familias den nachfolgenden Generationen verbessert zu hinterlassen.)

Renversant I'imagerie de la Terre nourriciere comme donatrice — telle qu’on
la trouvait déja chez Lucréce —, Marx pense ici la planete comme un bailleur qui exigerait
un loyer — ou un créditeur exigeant un intérét —, non pour lui-méme, toutefois, mais

pour les locataires ou emprunteurs a venir 23.

Plus que vers Marx, c’est cependant vers Nietzsche qu’il faudrait se tourner
pour lire les prémisses en quelque sorte inversées de 'économie générale de Bataille. Car
ce que Nietzsche, dans nombre de ses fragments posthumes, a pu appeler une « grande
économie », cette économie générale avant la lettre ne semble jamais verser dans
I'anéconomie du don. L’économie mondiale ou universelle, la Weltwirtschaft

nietzschéenne reste en effet une économie a part entiere — c’est juste que son échelle est

23, Le Capital, livre 111, op. cit, chapitre 46, p. 705. Au livre V du De natura rerum de Lucréce, I'expression terra
dedit revient plusieurs fois, notamment aux vers 784 et 805. L’économiste américain Henry Carey, auteur de
The Slave Trade Domestic and Foreign en 1853 — un ouvrage qu’il avait envoyé a Marx —, y suggérait que
«’homme est un simple emprunteur de la terre et [...] quand il ne paye pas ses dettes, elle fait ce que font tous
les autres créditeurs, c’est-a-dire qu’elle I'expulse de sa propriété » (man is a mere borrower from the earth,
and that when he does not pay his debts, she does as do all other creditors, that is, she expels him from his
holding). Cf. John Bellamy Foster, Marx’s Ecology, op. cit., p. 152.

peter szendy | écologie et économie générale

14



OS MIL NOMES DE GAIA

do Antropoceno a ldade da Terra

telle qu’elle échappe a notre capacité de calcul, comme on peut le lire dans un fragment de

I'automne 1887 24:

«Une économie mondiale (Weltwirtschaft) serait aussi possible qui aurait des
perspectives tellement vastes que toutes ses exigences individuelles
[Forderungen : un mot qui veut dire aussi « créances »] devraient pour l'instant

sembler inéquitables et arbitraires. »

Dans un autre fragment du début de I'année 1888, le méme argument est

développé ainsi 25 :

« La valeur d’une action doit étre calculée (bemessen) depuis ses conséquences —
disent les utilitaristes [...]. Les utilitaristes sont naifs — car enfin nous devons
d’abord savoir ce qui est utile : 1a aussi, ils ne voient que cinq pas en avant — ils

n’ont aucun concept de la grande économie, qui ne peut se passer du mal. »

L’économie « en grand » (Okonomie im Grofen) dont parle Nietzsche, c’est

donc une économie qui « calcule plus loin » (weiter rechnende Okonomie 26).

Mais jusqu’'ou pourrait s’étendre son calcul, tout en nous échappant? N'y

aurait-il nulle borne anéconomique a cette extension nietzschéenne de I'économie ?

De fait, méme le Soleil, chez Nietzsche, ne donne pas simplement; méme
I'héliologie nietzschéenne ne verse pas dans la donation pure, comme en témoigne le
prologue de Zarathoustra (dont I'avant-propos a La Part maudite, on s’en souvient,

parodiait le sous-titre). S’adressant au «grand astre», l'apostrophant (du grosses

24,10[134] : Insgleichen wdre eine Weltwirtschaft méglich, die so ferne Perspektiven hat, dafS alle ihre einzelnen
Forderungen fiir den Augenblick als ungerecht und willkiirlich erscheinen diirften. e cite I'édition critique en
quinze volumes procurée par Giorgio Colli et Mazzino Montinari : Friedrich Nietzsche, Sdmtliche Werke.
Kritische Studienausgabe, Deutsche Taschenbuch Verlag-Walter de Gruyter, 1988.

25,14[185] : Der Werth einer Handlung muf3 aus ihren Folgen bemessen werden — sagen die Utilitarier : — sie
nach ihrer Herkunft zu messen, implicirt eine Unméglichkeit, ndmlich diese zu wissen. Aber weifs man die
Folgen ? Fiinf Schritt weit vielleicht. Wer kann sagen, was eine Handlung anregt, aufregt, wider sich erregt ? Als
Stimulans ? als Ziindfunke vielleicht fiir einen Explosivstoff ? ... Die Utilitarier sind naiv — Und zuletzt miifsten wir
erst wissen, was ntitzlich ist : auch hier geht ihr Blick nur fiinf Schritt weit — Sie haben keinen Begriff von der
grofien Okonomie, die des Ubels nicht zu entrathen weif -.

26, Cf. les fragments de I'automne 1887, 10[168] et 10[138].

www.osmilnomesdegaia.eco.br | rio de janeiro, 09.2014

15



: THE THOUSAND NAMES OF GAIA
from the Anthropocene to the Age of the Earth

Gestirn !), Zarathoustra lui demande en effet: « que serait ton bonheur si tu n’avais pas
ceux que tu éclaires ? » (was wdre dein Gliick, wenn du nicht Die hdttest, welchen du
leuchtest!) Et Zarathoustra poursuit, en parlant pour lui-méme et pour ses animaux:
« chaque matin nous t'attendions, te déchargions du superflu et t'en rendions graces » (wir
warteten deiner an jedem Morgen, nahmen dir deinen Uberfluss ab und segneten dich

dafiir 27).

La grande économie de Nietzsche, donc, serait-elle une économie de la dette et

du crédit, de 'emprunt et de la restitution plutét que du don inconditionnel ?

Ce qui semble pourtant échapper au calcul économique de la valeur, ce contre
quoi cette économie en grand va donc buter, c’est le « devenir » (das Werden). Dont
Nietzsche, dans un fragment rédigé entre novembre 1887 et mars 1888, dit qu’il est

« inévaluable » (unabwerthbar), avant d’ajouter plus loin 28 :

«[...] le devenir est de valeur égale a chaque instant: la somme de ses valeurs
reste égale: autrement dit: il n’a pas de valeur du tout, car il manque quelque
chose contre quoi on pourrait le mesurer et en rapport a quoi le mot “valeur”

aurait du sens. La valeur totale du monde est inévaluable [...]. »

Incalculable et inconditionné, comme le don du Soleil chez Bataille, tel serait
donc ici le devenir. C’est-a-dire le temps, tel qu'il se donne inconditionnellement a chaque
instant (es gibt Zeit, dira le dernier Heidegger, mais je dois différer, remettre a plus tard

une lecture de ce syntagme).

Des lors, la question qui nous reste et que je laisserai en suspens, la question
que je dépose sur la limite ou vient buter '’économie générale de Nietzsche et toutes celles
qui 'ont anticipée ou suivie, c’est celle-ci, que Giinther Anders a eu le courage et la folie de

poser, pour la faire résonner dans ce qu'on appelle désormais I'ére de 'anthropocéne : « le

27, Friedrich Nietzsche, Ainsi parlait Zarathoustra, traduction francaise de Georges-Arthur Goldschmidt, Le
Livre de poche, 2010, p. 17.

28,11[72] : das Werden ist werthgleich in jedem Augenblick : die Summe seines Werthes bleibt sich gleich : anders
ausgedriickt : es hat gar keinen Werth, denn es fehlt etwas, woran es zu messen wdre, und in Bezug worauf das
Wort ,,Werth” Sinn hdtte. Der Gesammtwerth der Welt ist unabwerthbar [...].

peter szendy | écologie et économie générale

16



OS MIL NOMES DE GAIA

do Antropoceno a ldade da Terra

temps » (Zeit), écrivait-il, loin d’étre inconditionné, serait « devenu au contraire — ce qui
semblera absurde a beaucoup d’oreilles philosophes — quelque chose de conditionné »
(vielmehr ist sie — was in manchen philosophischen Ohren gewifs haarstrdubend klingt —

zu etwas Bedingtem geworden 29).

Si le devenir, si le temps n’était plus simplement donation, s’il ne se donnait

plus inconditionnellement, faudrait-il penser, pourrait-on penser qu’il nous est prété ?

Voire prété avec usure ?

29, Glinther Anders, La Menace nucléaire. Considérations radicales sur I'dge atomique, traduction frangaise de
Christophe David, Editions du Rocher-Le Serpent a plumes, 2006, p.291. Comme on sait, le terme
d’Anthropocéne a été proposé par le prix Nobel de chimie Paul ]. Crutzen, dans un article écrit avec Eugene
F.Stoermer (« The Anthropocene », International Geosphere-Biosphere Programme Newsletter, n° 41, 2000,
p- 17. Curtzen a développé cette proposition terminologique 'année suivante dans « Geology of Mankind »
(Nature, 3 janvier 2002, p. 23) : « A cause des ces émissions anthropogéniques de dioxyde de carbone, le climat
global pourrait s’écarter du comportement naturel de maniére significative pendant beaucoup de millénaires a
venir. Il semble approprié d’assigner le terme d’“Anthropocéne” a 'époque géologique présente dominée par
I'homme, qui remplace 'Holocéne — la période chaude des dix ou douze millénaires passés. » (Because of these
anthropogenic emissions of carbon dioxide, global climate may depart significantly from natural behaviour for
many millennia to come. It seems appropriate to assign the term “Anthropocene” to the present, [...] human-
dominated, geological epoch, supplementing the Holocene — the warm period of the past 10-12 millennia.) Dans
des termes visiblement inspirés par Giinther Anders, Déborah Danowski et Eduardo Viveiros de Castro
(« L’arrét de monde », dans De l'univers clos au monde infini, textes réunis par Emilie Hache, Editions Dehors,
2014) ont parfaitement dégagé les enjeux philosophiques de '’Anthropocéne comme cette « époque » qui
«indique la fin de I'"“époqualité” en tant que telle, en ce qui concerne notre espéce » (p.224): «Car il est
certain que, s’il a commencé avec nous, il finira probablement sans nous. Il se peut que ’Anthropocéne ne fera
place a une autre époque géologique que bien apres notre disparition de la surface de la Terre.» Ou encore
(p-291) : «[“Anthropocene”] désigne un nouveau “temps”, ou plutét un nouveau temps du temps — un
nouveau concept et une nouvelle expérience de la temporalité —, dans lequel la différence de magnitude entre
I'échelle de I'histoire humaine et les échelles biologique et géophysique diminue dramatiquement, pour ne pas
dire qu’elle tend a s’'inverser ('environnement change plus vite que la société), le futur proche devenant non
seulement de plus en plus imprévisible mais, peut-étre, de plus en plus impossible. »

www.osmilnomesdegaia.eco.br | rio de janeiro, 09.2014

17



