
A	
  sobrenatureza	
  da	
  catástrofe 	
  1

Marco	
  Antonio	
  Valentim	
  

And	
  like	
  a	
  lot	
  of	
  dreams,	
  there’s	
  a	
  monster	
  at	
  the	
  end	
  of	
  it. 	
  2

	
   Agradeço	
   o	
   convite	
   generosíssimo	
   de	
   Déborah	
   Danowski	
   e	
   Eduardo	
  
Viveiros	
   de	
   Castro	
   para	
   fazer	
   parte	
   deste	
   colóquio	
   tão	
   importante.	
   É	
   uma	
   alegria	
  muito	
  
especial	
  para	
  mim	
  falar	
  ao	
   lado	
  de	
  Marcos	
  de	
  Almeida	
  Matos,	
  cujo	
  trabalho	
  constitui	
  um	
  
exemplo	
  referencial	
  do	
  que	
  pode	
  a	
  reJlexão	
   JilosóJica	
   junto	
  ao	
  pensamento	
  dos	
  povos	
  da	
  
Jloresta.	
  E,	
  principalmente,	
  é	
  uma	
  honra	
  extraordinária	
  sentar	
  a	
  esta	
  mesa	
  com	
  o	
  grande	
  
pensador,	
  Jilósofo,	
  que	
  é	
  Ailton	
  Krenak.	
  Nunca	
  imaginei	
  que	
  isso	
  pudesse	
  me	
  acontecer;	
  é	
  
como	
  participar	
  do	
  que	
  ele	
  chamou	
  de	
  “o	
  eterno	
  retorno	
  do	
  encontro”	
  (Krenak,	
  1999).	
  

	
   Apresento	
  aqui	
  uma	
  série	
  de	
  breves	
  notas,	
  bastante	
  elípticas,	
  baseadas	
  em	
  
duas	
   referências	
  bibliográJicas	
  principais:	
  Há	
  mundo	
  por	
   vir?	
  Ensaio	
   sobre	
   os	
  medos	
   e	
   os	
  
<ins	
   (Danowski	
   &	
   Viveiros	
   de	
   Castro,	
   2014)	
   e	
   La	
   chute	
   du	
   ciel.	
   Paroles	
   d’un	
   chaman	
  
yanomami	
   (Kopenawa	
   &	
   Albert,	
   2010).	
   Tendo	
   por	
   Jio	
   condutor	
   a	
   questão	
   da	
   catástrofe	
  
ecológica,	
   estas	
   notas	
   esboçam	
   um	
   exercício	
   de	
   metaJísica	
   comparativa	
   ou	
   história	
  
“cosmopolítica”	
   (Stengers,	
   2005)	
   da	
   JilosoJia,	
   animado	
   pelo	
   propósito	
   de	
   romper	
   com	
   a	
  
orientação	
  majoritariamente	
  etnocêntrica	
  da	
  historiograJia	
  JilosóJica.	
  

*	
   *	
   *	
  

	
   Este	
   texto	
   consiste	
   em	
   uma	
   versão	
   estendida,	
   com	
   reformulações	
   e	
   novos	
   desenvolvimentos,	
   da	
  1

comunicação	
  apresentada	
  no	
  colóquio	
  “Os	
  mil	
  nomes	
  de	
  Gaia”.	
  Ele	
  foi	
  publicado	
  na	
  revista	
  Landa,	
  vinculada	
  ao	
  
Núcleo	
  Onetti	
   de	
   Estudos	
   Literários	
   Latino-­‐Americanos/UFSC	
   (Valentim,	
   2014).	
   Em	
   relação	
   a	
   esta	
   última,	
   a	
  
presente	
  versão	
  inclui	
  várias	
  correções	
  e	
  alguns	
  acréscimos	
  importantes.

	
   Palavras	
  de	
  Rust	
  Cohle,	
  personagem	
  de	
  True	
  Detective,	
  série	
  televisiva	
  escrita	
  por	
  Nic	
  Pizzolatto.2

	
   	
   	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

� 	
  1



“Nosso	
  mundo	
  vai	
  deixando	
  de	
  ser	
  kantiano”	
  

Poder-­‐se-­‐ia	
  então	
  dizer	
  […]	
  que	
  os	
  mosquitos	
  e	
  outros	
   insetos	
  mordedores,	
  que	
  

tornam	
  os	
  desertos	
  [Wüsten]	
  da	
  América	
  tão	
  insuportáveis	
  para	
  os	
  selvagens,	
  são	
  

outros	
   tantos	
  aguilhões	
  da	
  atividade	
  para	
  essas	
  pessoas	
   incipientes,	
  de	
  modo	
  a	
  

que	
  sequem	
  os	
  pântanos	
  e	
  possam	
  abrir	
  clareiras	
  [licht	
  zu	
  machen]	
  nas	
  Jlorestas	
  

que	
   impedem	
   a	
   corrente	
   do	
   ar	
   e	
   assim,	
   mediante	
   a	
   cultura	
   do	
   solo,	
   tornem	
  

simultaneamente	
  mais	
  sãs	
  as	
  suas	
  habitações.	
  Mesmo	
  aquilo	
  que	
  parece	
  na	
  sua	
  

organização	
   interna	
   ser	
   antinatural	
   para	
   o	
   homem,	
   se	
   é	
   encarado	
   desse	
  modo,	
  

fornece	
   uma	
   perspectiva	
   interessante	
   e	
   por	
   vezes	
   instrutiva	
   para	
   uma	
   ordem	
  

teleológica	
  das	
  coisas,	
  à	
  qual,	
  sem	
  um	
  tal	
  princípio,	
  a	
  simples	
  consideração	
  Jísica	
  

por	
  si	
  só	
  não	
  nos	
  conduziria.	
  

Kant,	
  Crítica	
  da	
  faculdade	
  do	
  juízo.	
  

	
   Nesses	
   tempos	
   de	
   guerras	
   e	
   catástrofes,	
   torna-­‐se	
   cada	
   vez	
   mais	
  
problemática,	
  e	
  certamente	
  “insustentável”,	
  a	
  pretensa	
  neutralidade	
  com	
  que	
  a	
  JilosoJia,	
  ou	
  
melhor,	
  a	
  consciência	
  espiritual	
  do	
  Ocidente	
  moderno,	
  procura	
  situar-­‐se	
  no	
  plano	
  cósmico	
  
de	
  divergência	
  entre	
  povos	
  diferentemente	
  humanos.	
  Face	
  ao	
  Antropoceno,	
  é	
  inevitável	
  a	
  
pergunta	
   pelo	
   compromisso	
   do	
   discurso	
   JilosóJico	
   da	
   modernidade	
   com	
   a	
   catástrofe	
  
ecológica:	
   como	
   argumenta	
   Chakrabarty,	
   tendo	
   postulado	
   a	
   “desconexão”	
   fundamental	
  
entre	
  o	
  tempo	
  histórico	
  e	
  o	
  tempo	
  Jísico,	
  os	
  “Jilósofos	
  da	
  liberdade”	
  produziram,	
  de	
  forma	
  
“não	
   intencional”	
   (?!),	
   a	
   base	
   espiritual	
   pela	
   qual	
   “os	
   humanos	
   nos	
   tornamos	
   agentes	
  
geológicos”	
   (2013,	
   p.	
   11-­‐13).	
   Tal	
   compromisso	
   torna-­‐se	
   tanto	
  mais	
   óbvio	
   quanto	
  mais	
   é	
  
denegado;	
   e	
   talvez	
   não	
   haja	
   sintoma	
   mais	
   eloquente	
   disso	
   que	
   o	
   usual	
   estranhamento	
  
motivado	
   pela	
   suposição,	
   ainda	
   hoje	
   raras	
   vezes	
   questionada,	
   de	
   que	
   a	
   consciência	
  
JilosóJica	
  seria	
   inviolável	
  por	
  sua	
  exterioridade	
  ontológico-­‐política.	
  AJinal,	
  se	
  o	
  Ánthropos	
  
(bem	
  entendido,	
  o	
  homem	
  esclarecido,	
  ocidental-­‐europeu-­‐branco,	
  ou	
  quase…)	
  é	
  o	
  “único	
  
cidadão	
   do	
  mundo”,	
   o	
   “seu	
   próprio	
   Jim	
  último”	
   (Kant,	
   2006,	
   p.	
   21),	
   o	
   que	
   ele,	
   enquanto	
  
espécie-­‐povo	
  eleito,	
  poderia	
  temer?!	
  Se	
  os	
  cientistas	
  do	
  clima	
  são	
  “catastroJistas”	
  de	
  má-­‐fé,	
  
as	
   populações	
   ditas	
   tradicionais,	
   incapazes	
   de	
   “ampliar	
   a	
   escala”	
   do	
   seu	
   modo	
  
supostamente	
   precário	
   de	
   existência,	
   os	
   povos	
   das	
   ruas,	
   vândalos	
   a-­‐políticos,	
   por	
   que	
   o	
  
Jilósofo,	
  plenamente	
  lúcido	
  quanto	
  às	
  condições	
  auto-­‐fundantes	
  de	
  seu	
  saber	
  institucional,	
  

marco	
  antonio	
  valentim	
  |	
  a	
  sobrenatureza	
  da	
  catástrofe	
  

�2



deveria	
  responsabilizar-­‐se	
  por	
  quimeras	
  alheias	
  e	
  “transformar	
  a	
  sua	
  própria	
  maneira	
  de	
  
pensar”?	
  

	
   Sabe-­‐se,	
   desde	
   Husserl,	
   que	
   a	
   JilosoJia	
   transcendental	
   –	
   isto	
   é,	
   a	
   forma	
  
pretensamente	
  mais	
  pura	
  da	
  consciência	
  moderna,	
  a	
  JilosoJia	
  que,	
  nas	
  palavras	
  de	
  Deleuze,	
  
procurou	
  se	
  constituir	
  como	
  a	
  “língua	
  oJicial	
  de	
  um	
  puro	
  Estado”	
  (Deleuze	
  &	
  Parnet,	
  1998,	
  
p.	
   20)	
   –	
   está	
   fundada	
  não	
   simplesmente	
   sobre	
   o	
   princípio	
   kantiano	
  da	
   “conformidade	
   a	
  
Jins	
  da	
  natureza”	
   (Zweckmässigkeit	
  der	
  Natur), 	
   e	
   sim,	
   talvez	
  principalmente,	
   sobre	
  nada	
  3

menos	
  que	
  a	
  “hipótese	
  da	
  aniquilação	
  do	
  mundo	
  [Weltvernichtung]”	
  (Husserl,	
  2006,	
  §	
  49,	
  
p.	
  115):	
  

o	
   ser	
   da	
   consciência,	
   todo	
   Jluxo	
   de	
   vivido	
   em	
   geral,	
   seria	
   necessariamente	
  

modiJicado	
  por	
  uma	
  aniquilação	
  do	
  mundo	
  de	
  coisas,	
  mas	
  permaneceria	
  intocado	
  

em	
  sua	
  própria	
  existência.	
  […]	
  nenhum	
  ser	
  real,	
  nenhum	
  ser	
  que	
  se	
  exiba	
  e	
  ateste	
  

por	
   aparições	
   à	
   consciência,	
   é	
   necessário	
   para	
   o	
   ser	
   da	
   própria	
   consciência	
   (no	
  

sentido	
  mais	
  amplo	
  do	
  Jluxo	
  do	
  vivido).	
  […]	
  Um	
  verdadeiro	
  abismo	
  de	
  sentido	
  se	
  

abre	
  entre	
  consciência	
  e	
  realidade.	
  Aqui,	
  um	
  ser	
  que	
  se	
  perJila,	
  que	
  não	
  se	
  dá	
  de	
  

modo	
   absoluto,	
  mas	
  meramente	
   contingente	
   e	
   relativo;	
   lá,	
   um	
   ser	
   necessário	
   e	
  

absoluto,	
   que	
   não	
   pode	
   por	
   princípio	
   ser	
   dado	
  mediante	
   perJil	
   e	
   aparição.	
   […]	
  

está	
  claro,	
  portanto,	
  que	
  a	
  consciência,	
  considerada	
  em	
  sua	
  ‘pureza’,	
  tem	
  de	
  valer	
  

como	
  uma	
  conexão	
  de	
  ser	
   fechada	
  por	
  si,	
  como	
  uma	
  conexão	
  do	
  ser	
  absoluto,	
  no	
  

qual	
   nada	
   pode	
   penetrar	
   e	
   do	
   qual	
   nada	
   pode	
   escapulir;	
   que	
   não	
   tem	
  nenhum	
  

lado	
   de	
   fora	
   espaço-­‐temporal	
   e	
   não	
   pode	
   estar	
   em	
   nenhum	
   nexo	
   espaço-­‐

temporal,	
   que	
   não	
   pode	
   sofrer	
   causalidade	
   de	
   coisa	
   nenhuma,	
   nem	
   exercer	
  

causalidade	
  sobre	
  coisa	
  nenhuma	
  (idem,	
  p.	
  115-­‐116).	
  

	
   Longe	
   de	
   apontar	
   para	
   algo	
   remoto,	
   essa	
   hipótese	
   já	
   era	
   em	
   si	
   mesma	
  
aniquiladora:	
  sabemos	
  (sabemos?),	
  com	
  Latour	
  (1994,	
  2002),	
  que	
  ao	
  conceito	
  de	
  “mundo	
  

	
   “Ora,	
  este	
  princípio	
  não	
  pode	
  ser	
  senão	
  o	
  seguinte:	
  como	
  as	
  leis	
  universais	
  têm	
  o	
  seu	
  fundamento	
  no	
  3

nosso	
  entendimento,	
  que	
  as	
  prescreve	
  à	
  natureza	
  (ainda	
  que	
  somente	
  segundo	
  o	
  conceito	
  universal	
  dela	
  como	
  
natureza),	
   as	
   leis	
   empíricas	
   particulares	
   têm,	
   a	
   respeito	
   daquilo	
   que	
   nelas	
   é	
   deixado	
   indeterminado	
   por	
  
aquelas	
  leis,	
  que	
  ser	
  consideradas	
  segundo	
  uma	
  tal	
  unidade,	
  como	
  se	
  igualmente	
  um	
  entendimento	
  (ainda	
  que	
  
não	
  o	
  nosso)	
  as	
  tivesse	
  dado	
  em	
  favor	
  da	
  nossa	
  faculdade	
  de	
  conhecimento,	
  para	
  tornar	
  possível	
  um	
  sistema	
  da	
  
experiência	
  segundo	
  leis	
  particulares	
  da	
  natureza”	
  (Kant,	
  2002a,	
  p.	
  24/B	
  XXVII).
	
   	
   	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

� 	
  3



exterior”,	
   a	
   esse	
   tópos	
   supostamente	
   neutro,	
   era	
   dissolvida	
   (mais	
   que	
   reduzida)	
   e	
  
aniquilada	
   (mais	
   que	
   simplesmente	
   “colocada	
   entre	
   parênteses”)	
   uma	
   multiplicidade	
  
inumerável	
  de	
  mundos	
  divergentes,	
   todos	
  eles	
  neutralizados	
  em	
  sua	
  potência	
  própria	
  de	
  
mundanização	
  pela	
  “consciência	
  absoluta”,	
  emancipada,	
  do	
  povo	
  universal.	
  Com	
  efeito,	
  se	
  
se	
  considera	
  o	
  discurso	
  JilosóJico	
  moderno	
  em	
  vista	
  de	
  seu	
  impacto	
  imanente	
  sobre	
  outros	
  
povos,	
   humanos	
   e	
   não-­‐humanos,	
   que	
   ele	
   desde	
   sempre	
  manteve	
   excluídos	
   e	
   ao	
  mesmo	
  
tempo	
  assujeitados	
  à	
  produção	
  do	
  sentido	
  “em	
  geral”,	
  diJicilmente	
  se	
  escapa	
  à	
  evidência	
  de	
  
que	
   o	
   pensamento	
   transcendental	
   consiste,	
   sobretudo,	
   em	
   um	
   dispositivo	
   espiritual	
   de	
  
“aniquilação	
  ontológica”	
  de	
  outrem. 	
  De	
  orientação	
  declaradamente	
  contrária	
  à	
  onto-­‐teo-­‐4

logia,	
   a	
   proposição	
  moderna	
   exemplar	
   –	
   genuinamente	
   transcendental	
   –	
   do	
   “isolamento	
  
metaJísico	
  do	
  homem”	
  (Heidegger,	
  1990,	
  §	
  10,	
  p.	
  172)	
  é,	
  de	
  Kant	
  a	
  Heidegger,	
  tacitamente	
  
etno-­‐eco-­‐cida. 	
  5

	
   Ora,	
   a	
   catástrofe	
   etnocida	
   dos	
   povos	
   (“o	
   seu	
   Antropoceno”,	
   Danowski	
   &	
  
Viveiros	
   de	
   Castro,	
   2014,	
   p.	
   138)	
   é	
   certamente	
   mais	
   antiga	
   e	
   tem	
   sido	
   bem	
   mais	
  
devastadora	
  –	
  pelo	
  menos	
  até	
  o	
  momento	
  presente	
  –	
  que	
  o	
  atualmente	
  em	
  curso	
  “devir-­‐
louco	
   generalizado	
   das	
   qualidades	
   extensivas	
   e	
   intensivas	
   que	
   expressam	
   o	
   sistema	
  
biogeoJísico	
  da	
  Terra”	
  (idem,	
  2014,	
  p.	
  25).	
  Dado	
  o	
  vínculo	
  essencial	
  entre	
  esses	
  dois	
  hiper-­‐
eventos,	
   mostra-­‐se	
   que,	
   mais	
   além	
   da	
   indiferença	
   estúpida	
   (e	
   facilmente	
   averiguável)	
  
frente	
  à	
  emergência	
  da	
  catástrofe,	
  o	
  espírito	
  do	
  povo	
  cosmopolita	
  revela,	
  desde	
  logo,	
  uma	
  
potência	
  em	
  si	
  mesma	
  catastróJica,	
  que,	
  embora	
  seja	
   imediatamente	
  dissimulada	
  em	
  seu	
  
próprio	
   discurso,	
   se	
   faz,	
   não	
   obstante,	
   intensamente	
  manifesta	
   “sob	
   o	
   ponto	
  de	
   vista	
   de	
  
Outrem”,	
  gerando	
  uma	
  “imagem	
  de	
  si	
  mesmo	
  em	
  que”	
  esse	
  espírito	
  insiste	
  narcisicamente	
  

	
   Como	
  propõem	
  Danowski	
  e	
  Viveiros	
  de	
  Castro,	
  o	
  mesmo	
  poderia	
  ser	
  concluído	
  a	
  respeito	
  da	
  doutrina	
  4

contemporânea	
   simetricamente	
   oposta,	
   “realista-­‐especulativa”,	
   animada	
   por	
   uma	
   aversão	
   obsessiva	
   ao	
  
humanismo	
   transcendental,	
   que	
   reaJirma,	
   mediante	
   a	
   postulação	
   de	
   um	
   absoluto	
   negativo,	
   aquilo	
   mesmo	
  
procura	
   eliminar:	
   “Tudo	
   se	
   passa	
   como	
   se	
   a	
   negação	
  deste	
   ponto	
  de	
   vista	
   [o	
   do	
   ‘excepcionalismo	
  humano’]	
  
fosse	
  um	
  requisito	
  de	
  que	
  o	
  mundo	
  necessita	
  para	
  existir	
  –	
  curioso	
  idealismo	
  negativo,	
  estranho	
  subjetalismo	
  
cadavérico”	
  (2014,	
  p.	
  51).

	
   Apesar	
   de	
   sua	
   evidência	
   ser	
   cada	
   vez	
   mais	
   premente,	
   não	
   seria	
   supérJluo	
   demonstrar	
   com	
  5

profundidade	
   e	
   no	
   pormenor	
   a	
   conexão	
   íntima	
   entre	
   o	
   pensamento	
   ontológico-­‐transcendental	
   e	
   o	
  
etnoecocídio.	
  Mais	
  à	
  frente,	
  serão	
  feitas	
  algumas	
  indicações	
  nesse	
  sentido	
  (porém,	
  certamente	
  insuJicientes	
  do	
  
ponto	
  de	
  vista	
  de	
  uma	
  exegese	
  intrassistemática).	
  Quanto	
  à	
  ontologia	
  fundamental	
  de	
  Heidegger,	
  considerada	
  
problematicamente	
  quanto	
  ao	
  seu	
  conceito	
  de	
  natureza	
  e	
  à	
  situação	
  dos	
  não-­‐humanos	
  e	
  dos	
  diferentemente	
  
humanos	
  em	
  seu	
  quadro	
  teórico,	
  cf.	
  Valentim,	
  2012a,	
  2012b	
  e	
  2013.

marco	
  antonio	
  valentim	
  |	
  a	
  sobrenatureza	
  da	
  catástrofe	
  

�4



em	
  “não	
  se	
  reconhece[r]”. 	
  Trata-­‐se	
  do	
  Antropoceno	
  como	
  “perJil	
  e	
  aparição”	
  –	
  ou	
  melhor,	
  6

como	
  imagem	
  ou	
  duplo	
  sobrenatural	
  –	
  da	
  modernidade.	
  Se	
  é	
  verdade	
  que,	
  com	
  a	
  iminência	
  
da	
   catástrofe	
   ecológica,	
   “nosso	
  mundo	
   vai	
   deixando	
   de	
   ser	
   kantiano”,	
   é	
   certamente	
   por	
  
força	
  de	
  uma	
  “inversão	
  irônica	
  e	
  mortífera”	
  (idem,	
  p.	
  26),	
  pela	
  qual	
  o	
  esperado	
  “reino	
  dos	
  
Jins”	
   se	
   aproxima,	
   cada	
   vez	
  mais,	
   como	
   deserto	
   inóspito,	
   povoado	
   por	
   fanged	
   noumena	
  
(conforme	
   reza	
   o	
   tenebroso	
   título	
   de	
   Nick	
   Land). 	
   Começa-­‐se	
   agora	
   a	
   experimentar	
   o	
  7

mesmo	
  desastre	
  a	
  que	
  incontáveis	
  outros,	
  próximos	
  e	
  distantes,	
   já	
  vinham	
  sucumbindo	
  e	
  
resistindo	
   há	
   séculos,	
   vítimas	
   da	
   “baixa	
   antropofagia”	
   dos	
   modernos	
   e	
   seus	
   inimigos	
  
íntimos.	
  

Guerra	
  sobrenatural	
  

	
   Oriunda	
   do	
   chamado	
   pensamento	
  mítico,	
   a	
   categoria	
   de	
   sobrenatureza	
   é	
  
notavelmente	
   ausente	
   do	
   discurso	
   JilosóJico	
   da	
  modernidade	
   –	
   a	
   não	
   ser,	
   é	
   claro,	
   como	
  
signo	
   do	
   estado	
   de	
   sujeição	
   cujo	
   ultrapassamento	
   esse	
   discurso	
   projeta.	
   Heidegger,	
   por	
  
exemplo,	
   radicalizando	
   em	
   sentido	
   ontológico	
   o	
   primitivismo	
   de	
   Cassirer,	
   determina	
   o	
  
“Dasein	
   mítico”	
   como	
   aquele	
   a	
   quem	
   “a	
   ‘própria’	
   alma	
   faz	
   face	
   como	
   um	
   poder	
  
‘estranho’”	
  (2012,	
  p.	
  10),	
  mantendo-­‐se	
  retido	
  sob	
  a	
  “supremacia	
  do	
  ente”	
  (1996,	
  §	
  41a,	
  p.	
  
357	
  e	
  ss.),	
  na	
  condição	
  de	
  refém	
  da	
  natureza,	
  fechado	
  para	
  a	
  História.	
  De	
  acordo	
  com	
  isso,	
  a	
  
sobrenatureza	
   constituiria,	
   na	
   melhor	
   das	
   hipóteses,	
   uma	
   categoria	
   pré-­‐JilosóJica	
   do	
  
pensamento	
  humano,	
  algo	
  como	
  uma	
  pseudo-­‐categoria,	
  um	
  sub-­‐pensamento.	
  Não	
  é	
  à	
  toa.	
  

	
   Parafraseio	
   aqui	
   uma	
   formulação	
   de	
   Patrice	
   Maniglier	
   citada,	
   em	
   outro	
   sentido,	
   por	
   Viveiros	
   de	
  6

Castro	
  (2009,	
  p.	
  5).

	
   Interpretando,	
   em	
   “Fanged	
   noumenon	
   (passion	
   of	
   the	
   cyclone)”,	
   a	
   famosa	
   passagem	
   da	
   Primeira	
  7

Crítica	
  em	
  que	
  Kant	
  compara	
  o	
  “país	
  do	
  entendimento	
  puro”	
  a	
  uma	
  ilha	
  (por	
  sua	
  vez,	
  cercada	
  por	
  um	
  “vasto	
  e	
  
tempestuoso	
   oceano,	
   que	
   é	
   a	
   verdadeira	
   sede	
   da	
   ilusão,	
   onde	
   nevoeiro	
   espesso	
   e	
  muito	
   gelo	
   a	
   ponto	
   de	
   se	
  
liquefazer	
  dão	
  a	
  falsa	
  impressão	
  de	
  novas	
  terras”;	
  Kant,	
  1980,	
  p.	
  153/B	
  294-­‐295),	
  Land	
  conjetura	
  sobre	
  se	
  “a	
  
JilosoJia	
  transcendental	
  não	
  é	
  um	
  temor	
  do	
  mar?	
  Algo	
  como	
  um	
  dique	
  ou	
  uma	
  barragem	
  marítima?”	
  (1992,	
  p.	
  
75).	
   Se	
   entendo	
  bem,	
   o	
   autor	
   enxerga	
  no	
   empenho	
  da	
  Crítica	
   em	
  delimitar	
   inequivocamente	
   o	
   território	
  da	
  
racionalidade	
   (“a	
   terra	
   da	
   verdade”,	
   diz	
   Kant)	
   um	
   desígnio	
   político	
   de	
   recusa	
   etnocêntrica	
   do	
   nomadismo	
  
(“fronteira	
  fortiJicada”;	
  idem,	
  p.	
  75)	
  e	
  sua	
  repressão	
  etnocida	
  (“a	
  restrição	
  da	
  polícia	
  a	
  ambições	
  continentais”;	
  
idem,	
  p.	
  76)	
  –	
  e	
  tudo	
  isso	
  sob	
  uma	
  formulação	
  geológico-­‐moral,	
  originalmente	
  kantiana.	
  Logo	
  na	
  sequência	
  de	
  
seu	
  comentário	
  (cf.	
   idem,	
  p.	
  75-­‐76),	
  Land	
  cita	
  o	
   trecho	
  do	
  §	
  67	
  da	
  Crítica	
  da	
   faculdade	
  do	
   juízo	
   tomado	
  aqui	
  
como	
  epígrafe.
	
   	
   	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

� 	
  5



Levando-­‐se	
  em	
  conta	
  seu	
  caráter	
  eminentemente	
  transitivo	
  (a	
  ser	
  comentado	
  adiante),	
  a	
  
sobrenatureza	
  instaura	
  uma	
  “dupla	
  torção”	
  (Danowski	
  &	
  Viveiros	
  de	
  Castro,	
  2014,	
  p.	
  30)	
  
entre	
   as	
   termos	
   da	
  Grande	
  Divisão	
   (cultura	
   e	
   natureza,	
   humanidade	
   e	
   não-­‐humanidade,	
  
“nós”-­‐humanos	
   e	
   “eles”-­‐sub-­‐humanos)	
   –	
   transformação	
   que	
   a	
   ontologia	
   fundamental	
   de	
  
Heidegger,	
  por	
   identiJicar	
  no	
  princípio	
  possibilidade	
  de	
  ser	
  com	
  propriedade	
  existencial,	
  
deve	
  considerar	
  como	
  “sem	
  sentido”	
  e,	
  no	
  limite,	
  um	
  “contrassenso”	
  (cf.	
  Valentim,	
  2012a,	
  p.	
  
133	
  e	
  ss.,	
  e	
  2013,	
  p.	
  78).	
  

	
   Na	
  contramão	
  dessa	
  tradição	
  moderna,	
  situam-­‐se	
  exemplarmente,	
  embora	
  
de	
   maneiras	
   bem	
   distintas,	
   as	
   teses	
   de	
   Lévy-­‐Bruhl	
   (1963,	
   p.	
   XXXIV-­‐XXXVI)	
   e	
   de	
   Latour	
  
(2012,	
   p.	
   206-­‐210)	
   acerca	
   da	
   sobrenatureza	
   como	
   “categoria	
   afetiva	
   da	
   mentalidade	
  
primitiva”	
  e	
  da	
  metamorfose	
  como	
  “modo	
  de	
  existência	
  dos	
  modernos”,	
  respectivamente.	
  
Se	
   Lévy-­‐Bruhl,	
   apesar	
   da	
   tentativa	
   de	
   elucidar	
   o	
   sobrenatural	
   como	
   princípio	
   de	
   uma	
  
“mentalidade	
  orientada	
  de	
  outro	
  modo,	
  que	
  não	
  seria	
  regida,	
  como	
  a	
  nossa,	
  por	
  um	
  ideal	
  
aristotélico,	
   isto	
   é,	
   conceitual”	
   (1963,	
   p.	
   XXXIV),	
   não	
   abandona	
   de	
   todo	
   uma	
   orientação	
  
fortemente	
  primitivista,	
  Latour,	
  embora	
  tenda	
  a	
  ressaltar	
  o	
  papel	
  positivo	
  da	
  metamorfose	
  
na	
  constituição	
  da	
  cultura	
  (2012,	
  p.	
  208)	
  em	
  detrimento	
  de	
  sua	
  potência	
  destrutiva	
  para	
  
outrem,	
  denuncia	
   a	
   “perigosa	
  alienação”	
  que	
   faz	
   com	
  que	
  os	
  modernos	
   recalquem	
  a	
   sua	
  
própria	
   monstruosidade	
   sobrenatural,	
   deslocando-­‐a	
   para	
   o	
   domínio	
   da	
   interioridade	
  
“inconsciente”,	
  críptica:	
  

Monstro,	
   sim,	
   mas	
   que	
   não	
   dá	
   mais	
   acesso	
   a	
   nenhuma	
   cosmologia.	
   Como	
   se	
  

houvesse	
  na	
  insistência	
  dos	
  Modernos	
  sobre	
  a	
  origem	
  interior	
  de	
  suas	
  emoções	
  

alguma	
   coisa	
   de	
   diabólico:	
   essa	
   divisão	
   entre	
   a	
   mais	
   constante	
   de	
   suas	
  

experiências	
  e	
  o	
  que	
  eles	
  se	
  autorizam	
  a	
  pensar	
  a	
  respeito	
  disso	
  (idem,	
  p.	
  210).	
  

	
   A	
   partir	
   disso,	
   é	
   bem	
   possível	
   que	
   a	
   mencionada	
   “inversão	
   irônica”	
   de	
  
posição	
   entre	
   os	
   termos,	
   com	
  a	
   qual	
   se	
   procura	
   caracterizar	
   o	
  Antropoceno	
   (a	
   natureza	
  
transformada	
   em	
   cultura,	
   e	
   a	
   cultura	
   em	
   natureza),	
   só	
   se	
   deixe	
   articular	
   desde	
   uma	
  
perspectiva	
  intensamente	
  sobrenatural,	
  “impropriamente”	
  humana,	
  isto	
  é,	
  extra-­‐Humana.	
  
“Gigantesco	
  acordo	
  discordante,	
  mutável	
  e	
  contingente	
  das	
   intencionalidades	
  múltiplas	
  e	
  
distribuídas	
   por	
   todos	
   os	
   agentes	
   [humanos	
   e	
   não-­‐humanos]”,	
   como	
   dizem	
   Danowski	
   e	
  
Viveiros	
  de	
  Castro	
  em	
  comentário	
  à	
  releitura	
   latouriana	
  de	
  Lovelock	
  (2014,	
  p.	
  119-­‐120),	
  
Gaia	
   parece	
   encarnar	
   a	
   própria	
   sobrenatureza	
   da	
   perspectiva,	
   não	
   somente	
   por	
   sua	
  

marco	
  antonio	
  valentim	
  |	
  a	
  sobrenatureza	
  da	
  catástrofe	
  

�6



“intrusão”	
   surda	
   e	
   implacável	
   (Stengers,	
   2009,	
   p.	
   33	
   e	
   ss.)	
   no	
   mundo	
   metaJisicamente	
  
isolado	
   da	
   Cultura,	
   mas	
   também	
   por	
   escancarar	
   o	
   extravasamento	
   “hiper-­‐
objetual”	
  (Morton,	
  2013)	
  da	
  modernidade	
  como	
  fonte	
  de	
  catástrofe	
  e,	
  sobretudo,	
  por	
  fazer	
  
explodir,	
  em	
  uma	
  miríade	
  de	
  agentes	
  que	
  se	
  autodeterminam	
  ontológica	
  e	
  politicamente,	
  o	
  
ideal	
   do	
   “mundo	
   comum”,	
   regido	
   pela	
   paz	
   policial	
   da	
   humanidade	
   cosmopolita	
   (cf.	
  
Stengers,	
  2005;	
  Latour,	
  2002).	
  

	
   Ademais,	
   uma	
   interpretação	
   do	
   Antropoceno	
   como	
   evento	
   sobrenatural	
  
poderia	
  evitar,	
  de	
  saída,	
  a	
  falácia	
  simultaneamente	
  especista	
  e	
  racista	
  contida	
  na	
  ideia	
  de	
  
que	
   homem	
   enquanto	
   espécie	
   natural	
   ou	
   essência	
   metaJísica,	
   tomado	
   à	
   parte	
   de	
   toda	
  
divergência	
  de	
  mundo	
  entre	
  os	
  povos	
  diferentemente	
  humanos	
  e	
  não-­‐humanos	
  (cf.	
  Lévi-­‐
Strauss,	
   2013,	
   p.	
   53),	
   é	
   o	
   sujeito,	
   absolutamente	
   neutro	
   e	
   impessoal,	
   responsável	
   pela	
  
catástrofe.	
  Como	
  se	
  sabe,	
  isso	
  seria	
  o	
  mesmo	
  que	
  “naturalizá-­‐la”,	
  potencializar	
  a	
  catástrofe	
  
por	
   recurso	
   ao	
   mesmo	
   dispositivo	
   perverso	
   que	
   a	
   torna	
   possível	
   –	
   a	
   Grande	
   Divisão	
   –	
  
mediante	
   a	
   despolitização	
   das	
   relações	
   cósmicas	
   e	
   a	
   chancela	
   do	
   etnoecocídio.	
  
Contrariamente,	
  pensar	
  a	
  sobrenatureza	
  da	
  catástrofe	
  implica	
  concebê-­‐la	
  como	
  resultado	
  
de	
  uma	
  “guerra	
  dos	
  mundos”	
  (Latour,	
  2002),	
  quero	
  dizer,	
  uma	
  guerra	
  entre	
  guerras	
  (penso	
  
certamente	
   na	
   guerra	
   de	
   Estado	
   e	
   sua	
  magia	
   negra,	
   mas	
   também	
   nas	
   guerras	
   contra	
   o	
  
Estado,	
   por	
   exemplo,	
   na	
   guerra	
   xamânica	
   dos	
   índios	
   contra	
   os	
   brancos,	
   na	
   guerra	
  
epidêmica	
  dos	
  animais	
  contra	
  os	
  humanos,	
  enJim,	
  na	
  guerra	
  de	
  Gaia	
  contra	
  a	
  Civilização)	
  –	
  
conJlito	
  esse	
  em	
  que	
  humanos	
  e	
  não-­‐humanos,	
  vivos	
  e	
  não-­‐vivos,	
  espíritos	
  e	
  máquinas,	
  se	
  
imaginam	
  e	
  contra-­‐imaginam	
  uns	
  aos	
  outros,	
  segundo	
  economias	
  heterogêneas	
  e	
  mesmo	
  
incomensuráveis	
   de	
   alteridade.	
   E,	
   como	
   diz	
   Mauro	
   Almeida	
   a	
   respeito	
   a	
   guerra	
   entre	
  
Caipora	
   e	
   o	
   Estado,	
   “não	
   se	
   trata	
   de	
   conJlitos	
   culturais,	
   e	
   sim	
   de	
   guerras	
   ontológicas,	
  
porque	
  o	
  que	
  está	
  em	
  jogo	
  é	
  a	
  existência	
  de	
  entes	
  no	
  sentido	
  pragmático.	
  E�	
  questão	
  de	
  vida	
  
e	
  de	
  morte	
  para	
  Caipora,	
  para	
  antas	
  e	
  macacos,	
  para	
  gente-­de-­verdade	
  e	
  para	
  pedras	
  e	
  rios”	
  
(Almeida,	
  2013,	
  p.	
  22). 	
  	
  8

	
   “Na	
  ontologia-­‐caipora,	
  Caipora	
  negocia	
  com	
  humanos-­‐predadores	
  e	
  permite	
  a	
  estes	
  o	
  acesso,	
  embora	
  8

limitado,	
   e	
   não-­‐mercantil,	
   a	
   animais-­‐presa.	
   Em	
  modernas	
   ontologias	
   humano-­‐animalistas,	
   poderíamos	
   dizer	
  
que	
  o	
  Estado	
  de	
  direito	
  ocupa	
  potencialmente	
  o	
  lugar	
  de	
  Caipora,	
  quando	
  o	
  Estado	
  regula	
  o	
  acesso	
  predatório	
  
de	
  humanos	
  a	
  não-­‐humanos	
  como	
  fonte	
  de	
  comida	
  e	
  de	
  trabalho	
  não-­‐remunerado.	
  Mas	
  em	
  versões	
  anarquistas	
  
de	
   ontologias	
   humano-­‐animalistas,	
   todo	
   e	
   qualquer	
   parasitismo	
   canibalístico	
   entre	
   espécies	
   é	
   recusado,	
   e	
  
nesse	
  caso	
  Estado	
  e	
  Caipora	
  entram	
  em	
  conJlito”	
  (Almeida,	
  2013,	
  p.	
  22).
	
   	
   	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

� 	
  7



	
   Talvez,	
  então,	
  se	
  possa	
  dizer	
  que,	
  se	
  a	
  divisão	
  entre	
  natureza	
  e	
  cultura	
  é	
  a	
  
base	
   do	
   cosmopolitismo	
   moderno,	
   a	
   sobrenatureza	
   consiste	
   na	
   forma	
   da	
   agência	
  
cosmopolítica. 	
  9

Um	
  duplo	
  monstruoso	
  

	
   Segundo	
   uma	
   ideia,	
   reportada	
   e	
   interpretada	
   por	
   Tânia	
   Stolze	
   Lima,	
   dos	
  
Yudjá,	
   povo	
   tupi	
   do	
   Xingu	
   –	
   para	
   quem	
   a	
   “destruição	
   futura	
   do	
   cosmos”,	
   por	
   meio	
   do	
  
“desmoronamento	
   do	
   último	
   céu”,	
   seria	
   a	
   retaliação	
   do	
   xamã	
   mítico	
   Senã’ã	
   ao	
   seu	
  
extermínio	
   e	
   de	
   seus	
   aJins	
   potenciais	
   pelos	
   brancos	
   (Lima,	
   2005,	
   p.	
   26-­‐28,	
   58-­‐60)	
   –,	
   o	
  
duplo	
   sobrenatural	
   constitui	
   a	
  própria	
   alma	
  de	
  um	
  sujeito,	
   aquela	
   imagem	
  de	
   si	
  mesmo	
  
que	
  pertence	
  inexoravelmente	
  a	
  Outrem:	
  

A	
   mais	
   surpreendente	
   de	
   todas	
   as	
   ideias	
   que	
   percebi	
   entre	
   os	
   Yudjá	
   foi	
   a	
   da	
  

identiJicação	
   relativa	
   entre	
   uma	
   pessoa	
   e	
   sua	
   alma.	
   Embora	
   esta	
   seja	
   uma	
  

experiência	
  etnográJica	
  decerto	
  muito	
  antiga	
  e	
  banalizada,	
  penso	
  que	
  possa	
  vir	
  a	
  

clarear	
  meu	
  pensamento.	
  Devo	
  dizer	
  que	
   tudo	
  o	
  que	
  eu	
  mesma	
  me	
  disponho	
  a	
  

conferir	
  de	
  realidade	
  a	
  alguma	
  noção	
  de	
  alma	
  é,	
  meramente,	
  a	
  de	
  tomá-­‐la	
  como	
  o	
  

meu	
  eu	
  (ou	
  de	
  outrem).	
  Confesso	
  mesmo	
  apreciar	
  muito	
  a	
  nota	
  de	
  Lawrence,	
  my	
  

soul	
  is	
  my	
  own,	
  e	
  por	
  vezes	
  necessitar	
  dela	
  para	
  viver:	
  isto	
  me	
  isola	
  e	
  protege	
  dos	
  

outros.	
   Com	
  base	
   no	
   que	
   sei	
   daquelas	
   pessoas	
   Yudjá	
   que	
   penso	
   conhecer	
   bem,	
  

elas	
  considerariam	
  que	
  isso	
  as	
  isolaria	
  de	
  si	
  mesmas;	
  elas	
  se	
  distanciariam	
  de	
  si.	
  

	
   Formulo	
   essa	
   suposição	
   a	
   partir,	
   principalmente,	
   de	
   uma	
   indicação	
   de	
   Viveiros	
   de	
   Castro	
   sobre	
   a	
  9

dimensão	
   política	
   do	
   conceito	
   de	
   sobrenatureza	
   enquanto	
   evento	
   de	
   perspectiva:	
   “Esses	
   encontros	
  
arquetípicos	
   com	
   um	
   espírito	
   na	
   mata	
   são	
   sempre	
   situações	
   de	
   interpelação.	
   Neste	
   sentido,	
   o	
   Estado	
   está	
  
obsessivamente	
  presente	
  nas	
  sociedades	
  indígenas:	
  ele	
  se	
  apresenta	
  como	
  espírito...	
  no	
  que	
  revela	
  sua	
  vocação.	
  
[…]	
  Aos	
  poucos,	
  começou	
  a	
  me	
  parecer	
  que	
  esse	
  sentido	
  menos	
  banal	
  da	
  ideia	
  de	
  sobrenatureza	
  envolvia	
  um	
  
elemento	
   político.	
   ‘O	
   que	
   se	
   poderia	
   chamar	
   de	
   sobrenatureza’	
   talvez	
   seja,	
   pensei,	
   essa	
   experiência	
  
propriamente	
  política	
  de	
  combate	
  entre	
  pontos	
  de	
  vista,	
  e	
  esse	
  problema	
  de	
  como	
  fazer	
  frente	
  à	
  possibilidade	
  
de	
  captura	
  do	
  ponto	
  de	
  vista	
  de	
  um	
  sujeito	
  por	
  um	
  ponto	
  de	
  vista	
  mais	
  poderoso”	
  (Sztutman,	
  2008,	
  p.	
  237-­‐238;	
  
grifo	
   meu).	
   Lembrando-­‐se	
   que	
   o	
   perspectivismo	
   ameríndio	
   possui	
   como	
   correlato	
   ontológico	
   o	
  
“multinaturalismo”	
  (cf.	
  Viveiros	
  de	
  Castro,	
  2002,	
  p.	
  377-­‐387),	
  um	
  ponto	
  de	
  vista	
  é,	
  nesse	
  contexto,	
  nada	
  menos	
  
que	
  um	
  mundo,	
  e	
  a	
  sobrenatureza,	
  por	
  assim	
  dizer,	
  coisa	
  deste	
  mundo,	
  em	
  sua	
  constitutiva	
  relacionalidade	
  com	
  
outros:	
  “o	
  sobrenatural	
  não	
  é	
  o	
  imaginário,	
  não	
  é	
  o	
  que	
  acontece	
  em	
  outro	
  mundo;	
  o	
  sobrenatural	
  é	
  aquilo	
  que	
  
quase-­‐acontece	
   em	
   nosso	
   mundo,	
   ou	
   melhor,	
   ao	
   nosso	
   mundo,	
   transformando-­‐o	
   em	
   um	
   quase-­‐outro	
  
mundo”	
  (Sztutman,	
  2008,	
  p.	
  239).	
  Sobre	
  o	
  conceito	
  perspectivístico	
  de	
  sobrenatureza,	
  cf.	
  também	
  Viveiros	
  de	
  
Castro,	
  2002,	
  p.	
  395-­‐397,	
  e	
  2011,	
  p.	
  903	
  e	
  ss.

marco	
  antonio	
  valentim	
  |	
  a	
  sobrenatureza	
  da	
  catástrofe	
  

�8



Nenhuma	
  pessoa	
  Yudjá	
  se	
  sentiria	
  coextensiva	
  à	
  sua	
  alma	
  –	
  pois	
  isso	
  é	
  (chamar)	
  a	
  

morte	
  (idem,	
  p.	
  336).	
  

	
   Como	
   esclarece	
   a	
   etnóloga,	
   essa	
   ideia	
   aJirma	
   a	
   “duplicidade	
   como	
   lei	
   de	
  
todo	
  ser	
  e	
  de	
   todo	
  acontecimento”	
   (Lima,	
  1996,	
  p.	
  35).	
  Assim,	
  por	
  exemplo,	
  no	
   contexto	
  
metaJísico	
   complexo	
   da	
   caça	
   dos	
   Yudjá	
   aos	
   porcos-­‐do-­‐mato	
   –	
   caça	
   que	
   se	
   dá	
  
“perspectivisticamente”	
  como	
  guerra	
  que	
  estes	
  últimos	
  movem	
  contra	
  os	
  primeiros	
  –,	
  tem-­‐
se	
  que	
  

uma	
   vez	
   projetada	
   como	
   duplo,	
   a	
   alma	
   dos	
   caçadores	
   faz	
   parte	
   da	
   apreensão	
  

sensível	
  dos	
  porcos,	
  em	
  contraposição	
  ao	
  fato	
  de	
  que	
  aquilo	
  que	
  para	
  os	
  porcos	
  

representa	
  seu	
  próprio	
  duplo	
  faz	
  parte	
  do	
  campo	
  da	
  apreensão	
  sensível	
  humana.	
  

O	
  que,	
  portanto,	
  é	
  Natureza	
  para	
  os	
  humanos	
  intercepta	
  a	
  Sobrenatureza	
  para	
  os	
  

porcos,	
   e	
   vice-­‐versa.	
   E�	
   por	
   isso	
   que	
   estas	
   são	
   categorias	
   que	
   antes	
   de	
  

distinguirem	
  este	
  mundo	
  e	
  o	
  além	
  em	
  termos	
  absolutos	
  diferenciam	
  planos	
  que	
  

compõem	
   cada	
   ser	
   e	
   acontecimento.	
   São	
   elas	
   que	
   deJinem	
   a	
   unidade	
   e	
   a	
  

relatividade	
  do	
  dois	
  (idem,	
  p.	
  36-­‐37).	
  

	
   Não	
   seria	
   exagero	
   supor,	
   com	
   apoio	
   nessa	
   concepção	
   propriamente	
  
amazônica,	
  que	
  o	
  Ánthropos	
  ignora	
  ativamente	
  o	
  seu	
  duplo	
  monstruoso. 	
  A	
  tomarmos	
  as	
  10

coisas	
  pelo	
  caso	
  emblemático	
  de	
  Kant,	
  em	
  que,	
  segundo	
  mostra	
  Fabiano	
  Lemos,	
  se	
  opera	
  
uma	
   “reconJiguração	
   das	
   imagens	
   do	
   Monstro	
   e	
   da	
   Monstruosidade	
   […]	
   no	
   momento	
  
mesmo	
  em	
  que	
  a	
  JilosoJia	
  moderna	
  procurou	
  pensar	
  sua	
  identidade	
  e	
  seus	
  limites”	
  (2014,	
  
p.	
   189),	
   tal	
   ignorância	
   ativa	
   deriva	
   de	
   uma	
   espécie	
   de	
   exorcismo	
   especulativo,	
   que	
   visa	
  
neutralizar	
   a	
   “adversidade	
   a	
   Jins”	
   (Zweckwidrigkeit)	
   da	
   natureza	
   para	
   submetê-­‐la	
   à	
  
Jinalidade	
  racional,	
  sob	
  a	
  Jigura	
  do	
  sublime:	
  

Kant	
  deJine	
  o	
  monstruoso,	
  muito	
  brevemente,	
  em	
  primeiro	
  lugar,	
  por	
  oposição	
  ao	
  

sublime:	
   “Monstruoso	
   [Ungeheuer]	
   é	
   um	
   objeto	
   que,	
   através	
   de	
   sua	
   grandeza,	
  

	
   A	
  respeito	
  do	
  tema	
  da	
  monstruosidade	
  em	
  ontologias	
  ameríndias,	
  ver,	
  por	
  exemplo,	
  as	
  etnograJias	
  de	
  10

Tugny,	
  sobre	
  os	
  Maxakali	
  e	
  o	
  monstro	
  ĩnmõxa	
  (2013,	
  p.	
  60	
  e	
  ss.),	
  Barcelos	
  Neto,	
  sobre	
  os	
  Wauja	
  e	
  os	
  espíritos	
  
apapaatai	
  (2008),	
  e	
  Gonçalves,	
  sobre	
  o	
  lugar	
  dos	
  seres	
  abaisi	
  na	
  cosmologia	
  pirahã	
  (2001,	
  p.	
  177-­‐201).
	
   	
   	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

� 	
  9



aniquila	
  [vernichtet]	
  o	
  Jim	
  que	
  constitui	
  seu	
  próprio	
  conceito”	
  (Ak	
  V,	
  p.	
  253,	
  B	
  89).	
  

Além	
   disso,	
   logo	
   em	
   seguida,	
   Kant	
   o	
   distingue	
   do	
   que	
   chama	
   de	
   “colossal	
  

[Kolossalisch]”,	
   já	
   que	
   este	
   tem	
   uma	
   forma	
   “quase	
   grande	
   demais”,	
   ou	
   “está	
   na	
  

fronteira	
  [gränzt	
  an]”	
  do	
  “relativamente	
  Monstruoso	
  [relativ	
  Ungeheuer]”	
  (idem).	
  

As	
   duas	
   distinções	
   articulam	
   a	
  mesma	
   ideia:	
   trata-­‐se	
   aqui	
   de	
   um	
   além,	
   de	
   um	
  

lugar	
  no	
  ultrapassamento	
  da	
  fronteira	
  que	
  já	
  não	
  permite	
  nenhuma	
  acrobacia	
  da	
  

razão	
   em	
   direção	
   ao	
   conforto	
   de	
   uma	
   adequação.	
   Sem	
   a	
   possibilidade	
   de	
  

promover	
  a	
  identi<icação,	
  o	
  Monstro	
  é	
  oposto	
  do	
  espelho	
  sublime.	
  Há,	
  é	
  verdade,	
  

um	
  momento	
  monstruoso	
  no	
  sublime	
  –	
  mas	
  não	
  haveria	
  ajuizamento	
  do	
  sublime	
  

se,	
  de	
  partida,	
  a	
  possibilidade	
  de	
  ultrapassá-­‐lo	
   já	
  não	
  estivesse	
  garantida.	
  E�	
  por	
  

isso	
  que	
  Kant	
  insistirá	
  nas	
  condições	
  de	
  segurança	
  para	
  a	
  experiência	
  do	
  sublime	
  

que	
  devem	
  estar	
  presentes	
  todo	
  o	
  tempo.	
  Com	
  isso,	
  a	
  sublimidade	
  é	
  uma	
  espécie	
  

de	
   simulacro	
   da	
   monstruosidade,	
   mas	
   nunca	
   pode	
   ser	
   confundida	
   com	
   ela.	
   O	
  

espaço	
   da	
   racionalidade	
   depende	
   do	
   reconhecimento	
   desse	
   limite	
   (idem,	
   p.	
  

199-­‐200).	
  

	
   Todavia...	
   E	
   se	
   precisamente	
   essa	
   ultrapassagem,	
   do	
   monstruoso	
   ao	
  
sublime,	
  por	
  meio	
  da	
  qual	
  a	
  razão	
  humana	
  consegue	
  Jinalmente	
  identiJicar-­‐se	
  e	
  concordar	
  
consigo	
   mesma,	
   implicasse,	
   não	
   obstante,	
   a	
   sua	
   conJiguração	
   monstruosa,	
   a	
  
monstruosidade	
  da	
  própria	
  razão,	
  para	
  outrem?	
  E	
  se	
  o	
  “céu	
  estrelado	
  acima	
  de	
  mim”,	
  como	
  
lemos	
   na	
   célebre	
   conclusão	
   da	
   Crítica	
   da	
   razão	
   prática	
   –	
   imagem	
   que	
   “aniquila	
   minha	
  
importância	
  enquanto	
  criatura	
  animal”	
  ao	
  mesmo	
  tempo	
  em	
  que,	
  suscitando	
  o	
  sentimento	
  
da	
  lei	
  moral	
  em	
  mim,	
  “eleva	
  inJinitamente	
  meu	
  valor	
  enquanto	
  inteligência”	
  (Kant,	
  2002b,	
  
p.	
   255/A	
   288-­‐289)	
   –,	
   e	
   se	
   esse	
   sublime	
   céu	
   viesse	
   enJim	
   a	
   desabar	
   sobre	
   todos,	
  
especialmente	
  sobre	
  aqueles	
  outros	
  que,	
  resolutos	
  em	
  sua	
  “insegurança”	
  terrana,	
  recusam	
  
espiritualmente	
   a	
   “vida	
   independente	
   da	
   animalidade	
   e	
   mesmo	
   de	
   todo	
   o	
   mundo	
  
sensível”	
  (idem,	
  p.	
  256/A	
  289)	
  prometida	
  pela	
  racionalidade	
  moderna? 	
  11

	
   É	
   notável	
   a	
   esse	
   respeito	
   que	
   Kant,	
   em	
   seu	
   opúsculo	
   tardio	
   sobre	
   “O	
   Jim	
   de	
   todas	
   as	
   coisas”,	
  11

represente	
   a	
   possibilidade	
   de	
   uma	
   tal	
   catástrofe	
   como	
   “antinatural	
   [widernatürlich]”,	
   isto	
   é,	
   oposta	
   por	
  
princípio	
   à	
   ordem	
   racional	
   dos	
   Jins,	
   e	
   como	
   “perversa	
   [verkehrt]”,	
   ou	
   seja,	
   resultado	
   da	
   “aversão	
   e	
   da	
  
insubordinação	
  contra	
  a	
  Cristandade”	
  (Kant,	
  1996,	
  p.	
  226/VIII:333,	
  231/VIII:339).	
  Mas,	
  pode-­‐se	
  questionar,	
  e	
  
se	
   o	
   “Anticristo”,	
   “o	
   precursor	
   do	
   último	
   dia”,	
   não	
   fosse	
   senão,	
   desde	
   sempre,	
   o	
   seu	
   duplo	
   “sobrenatural	
  
[übernatürlich]”,	
   “incompreensível	
   para	
   nós”	
   (idem,	
   p.	
   231/VIII:339)?	
   Para	
   uma	
   interpretação	
   do	
   sublime	
  
kantiano	
  em	
  vista	
  de	
  sua	
  potência	
  catastróJica,	
  cf.	
  Land,	
  2012,	
  p.	
  123-­‐144.

marco	
  antonio	
  valentim	
  |	
  a	
  sobrenatureza	
  da	
  catástrofe	
  

�10



Kopenawa	
  e	
  o	
  monstro	
  da	
  Floresta	
  Negra	
  

	
   O	
   livro	
   A	
   queda	
   do	
   céu	
   –	
   monumental	
   “crítica	
   xamânica	
   da	
   economia	
  
política	
  da	
  natureza”	
  (Albert,	
  2002)	
  –	
  é	
  atravessado	
  por	
  um	
  tema	
  principal,	
   justamente	
  o	
  
da	
  sobrenatureza	
  dos	
  brancos. 	
  Ele	
  é	
  mesmo	
  dedicado	
  à	
  tarefa	
  de	
  tornar-­‐lhes	
  manifesta	
  a	
  12

sua	
   própria	
   imagem	
   e	
   agência	
   sobrenatural,	
   para	
   si	
   mesmos	
   oculta	
   devido	
   ao	
   seu	
  
pensamento	
  “cheio	
  de	
  esquecimento”	
  –	
  agência	
  que	
  arrisca	
  a	
  fazer	
  atualmente	
  com	
  que	
  o	
  
caos,	
  a	
  “obscuridade	
  do	
  mundo	
  subterrâneo”	
  habitado	
  por	
  monstros	
  canibais,	
  se	
  instale	
  na	
  
terra	
  por	
   força	
  da	
  queda	
  do	
  céu:	
   “Os	
  brancos	
  queimam	
  o	
  peito	
  do	
  céu	
  com	
  a	
   fumaça	
  do	
  
metal	
  que	
  eles	
  arrancam	
  da	
  terra”	
  (Kopenawa	
  &	
  Albert,	
  2010,	
  p.	
  540-­‐541).	
  

	
   A	
   imaginação	
   xamânica	
   de	
   Kopenawa	
   sobre	
   os	
   brancos	
   é	
   por	
   demais	
  
profusa	
   para	
   que	
   eu	
   possa,	
   de	
  maneira	
   suJicientemente	
   competente,	
   reconstituí-­‐la	
   aqui.	
  
Em	
  linhas	
  muito	
  gerais,	
  cabe	
  lembrar	
  que	
  são	
  várias	
  e	
  distintas,	
  até	
  mesmo	
  divergentes,	
  as	
  
imagens	
  mobilizadas	
  por	
  ele	
  a	
  esse	
  respeito.	
  Cito	
  três	
  delas:	
  enquanto	
  os	
  mais	
  estranhos	
  
dentre	
  os	
  estrangeiros	
  (napë	
  pë),	
  os	
  brancos	
  são	
  apresentados:	
  (i)	
  a	
  partir	
  da	
  experiência	
  
dos	
  primeiros	
  contatos,	
  genericamente	
  como	
  “seres	
  maléJicos”	
   (në	
  wari)	
  predadores	
  dos	
  
humanos	
   (yanomae	
   thëpë),	
   semelhantes	
   nisso	
   a	
   outros	
   seres	
   da	
   Jloresta	
   (Kopenawa	
   &	
  
Albert,	
  2010,	
  p.	
  241-­‐243);	
  (ii)	
  a	
  partir	
  da	
  mitologia,	
  como	
  ancestrais	
  yanomami	
  que	
  foram	
  
originariamente	
   transformados	
   em	
   estrangeiros	
   (napënapëri),	
   sendo	
   eles	
   também	
  
protetores	
   da	
   Jloresta	
   e	
   os	
   “verdadeiros	
   detentores	
   do	
   metal”	
   cobiçado	
   pelos	
   brancos	
  
atuais	
   (idem,	
   p.	
   224	
   e	
   ss.);	
   e	
   (iii)	
   a	
   partir	
   do	
   presente	
   cosmopolítico,	
   como	
   xawarari, 	
  13

espíritos	
  antropófagos	
  que	
  constituem	
  precisamente	
  os	
   seus	
  duplos	
  monstruosos,	
   sendo	
  

	
   Uma	
   observação	
   de	
   Nimuendaju	
   sobre	
   a	
   religião	
   dos	
   índios	
   Sipáia	
   convida	
   a	
   problematizar	
   a	
  12

aplicação	
  do	
  conceito	
  de	
  sobrenatureza	
  às	
  cosmologias	
  ameríndias:	
  “Um	
  bando	
  numeroso	
  de	
  demônios	
  povoa	
  
as	
  matas,	
  os	
  rios	
  e	
  o	
  céu	
  da	
  terra	
  Sipáia.	
  […]	
  Os	
  índios	
  não	
  os	
  consideram	
  como	
  entes	
  sobrenaturais,	
  em	
  nossa	
  
acepção	
  do	
  termo,	
  pela	
  simples	
  razão	
  de	
  que	
  para	
  eles	
  não	
  existe	
  nada	
  de	
  sobrenatural.	
  No	
  conceito	
  dos	
  índios,	
  
o	
  que	
  conta	
  é	
  a	
  maior	
  ou	
  menor	
  atividade	
  de	
  um	
  poder	
  mágico	
  imanente	
  a	
  todos	
  os	
  seres,	
  e	
  se	
  alguém	
  é	
  capaz	
  
de	
   produzir	
   alguma	
   coisa	
   que	
   aos	
   outros	
   pareça	
   prodigioso.	
   Esse	
   extraordinário	
   não	
   tem	
   limites:	
  
simplesmente,	
  tudo	
  é	
  possível	
  e	
  natural”	
  (1981,	
  p.	
  18).	
  Ainda	
  assim,	
  sem	
  pretender	
  contrariar	
  minimamente	
  a	
  
explicação	
  luminosa	
  de	
  Nimuendaju,	
  penso	
  que	
  o	
  uso	
  do	
  conceito	
  é	
  válido	
  enquanto	
  tentativa	
  de	
  signiJicar	
  uma	
  
dinâmica	
  que	
  a	
  cosmologia	
  moderna,	
  fundada	
  na	
  Grande	
  Divisão,	
  tende	
  invariavelmente	
  a	
  obliterar,	
  a	
  saber,	
  a	
  
da	
  comunicação	
  equívoca	
  entre	
  diferentes	
  “naturezas-­‐culturas”	
  (cf.	
  Latour,	
  1994,	
  p.	
  91-­‐128).

	
   Albert	
  esclarece	
  o	
  signiJicado	
  do	
  suJixo	
  -­‐ri	
  –	
  presente	
  em	
  napënapëri,	
  xawarari,	
  yarori	
  (estes	
  últimos	
  13

sendo	
   os	
   ancestrais	
  míticos	
   dos	
   animais	
   de	
   caça,	
   yaro)	
   –,	
  dizendo	
   que	
   ele	
   denota	
   justamente	
   “o	
   excesso,	
   a	
  
monstruosidade	
  ou	
  a	
  não-­‐humanidade	
  (a	
  ‘sobrenaturalidade’)”	
  (Kopenawa	
  &	
  Albert,	
  2010,	
  p.	
  645).
	
   	
   	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

� 	
  11



os	
   “verdadeiros	
   inimigos	
   da	
   Jloresta”	
   (idem,	
   p.	
   338).	
   A	
   ação	
   dos	
   espíritos	
   xawarari	
   é	
  
epidêmica	
   e	
   descontrolada,	
   ao	
   extremo	
   da	
   anti-­‐socialidade;	
   ela	
   consiste	
   na	
   captura	
   das	
  
imagens	
  dos	
  humanos	
  e	
  daí	
  na	
  devoração	
  de	
  seus	
  corpos:	
  

O	
  que	
  nós	
  chamamos	
  xawara	
  são	
  o	
  sarampo,	
  a	
  gripe,	
  a	
  malária,	
  a	
   tuberculose	
  e	
  

todas	
   essas	
   outras	
   doenças	
   dos	
   Brancos	
   que	
   nos	
   matam	
   para	
   devorar	
   nossa	
  

carne.	
  As	
  pessoas	
  comuns	
  não	
  conhecem	
  delas	
  senão	
  os	
  vapores	
  que	
  propagam.	
  

Mas	
  nós,	
  xamãs,	
  nós	
  vemos	
  igualmente	
  nelas	
  a	
  imagem	
  dos	
  espíritos	
  da	
  epidemia,	
  

os	
   xawarari.	
   Esses	
   seres	
   maléJicos	
   se	
   assemelham	
   aos	
   Brancos	
   com	
   suas	
  

vestimentas,	
  seus	
  óculos	
  e	
  seus	
  chapéus,	
  mas	
  eles	
  são	
  envoltos	
  por	
  uma	
  fumaça	
  

espessa	
  e	
   tem	
   longos	
  caninos	
  aJiados.	
   […]	
  Eles	
  não	
  comem	
  caça	
  nem	
  peixe.	
  São	
  

famintos	
  somente	
  por	
  gordura	
  humana	
  e	
  sedentos	
  de	
  nosso	
  sangue,	
  que	
  bebem	
  

até	
  secá-­‐lo	
  (idem,	
  p.	
  386).	
  

	
   Na	
   ontologia	
   yanomami,	
   tal	
   qual	
   exposta	
   por	
   Kopenawa,	
   ser	
   é	
   imagem,	
  
existir	
  por	
  outrem.	
  Como	
  esclarece	
  Albert	
  (2003,	
  p.	
  47,	
  notas	
  2	
  e	
  4),	
  o	
  conceito	
  de	
  utupë	
  
inclui	
   tanto	
   os	
   ancestrais	
   míticos	
   (“imagens-­‐essências”)	
   quanto	
   os	
   corpos-­‐peles	
   atuais	
  
(“imagens-­‐vitais”)	
   e	
   os	
   espelhos	
   xamânicos	
   (“imagens-­‐espíritos”). 	
   Trata-­‐se	
   sempre	
   de	
  14

imagens,	
   irredutivelmente	
  múltiplas,	
   inumeráveis,	
   que	
   atuam	
   como	
   “representantes”	
   ou	
  
donos	
   (no	
  sentido	
  ameríndio	
  do	
   termo )	
  daquilo	
  que,	
   sob	
  a	
   forma	
  derivada	
  da	
  unidade	
  15

linguístico-­‐nominal,	
  se	
  limita	
  a	
  imitá-­‐las:	
  

Quando	
  se	
  diz	
  o	
  nome	
  de	
  um	
  espírito	
  xapiri,	
  não	
  é	
  um	
  só	
  espírito	
  que	
  se	
  evoca,	
  é	
  

uma	
  multidão	
  de	
  imagens	
  semelhantes.	
  Cada	
  nome	
  é	
  único,	
  mas	
  os	
  xapiri	
  que	
  ele	
  

	
   “Todos	
  os	
  seres	
  da	
  Jloresta	
  possuem	
  suas	
  imagens	
  utupë.	
  São	
  essas	
  imagens	
  que	
  os	
  xamãs	
  chamam	
  e	
  14

fazer	
   descer.	
   São	
   elas	
   que	
   fazem	
   sua	
   dança	
   para	
   eles,	
   tornando-­‐se	
   xapiri.	
   Elas	
   são	
   o	
   verdadeiro	
   centro,	
   o	
  
verdadeiro	
  interior	
  dos	
  animais	
  que	
  nós	
  caçamos.	
  Elas	
  são	
  como	
  uma	
  espécie	
  de	
  fotograJias*.	
  Mas	
  só	
  os	
  xamãs	
  
podem	
  vê-­‐las.	
  As	
  pessoas	
  comuns	
  são	
  incapazes	
  disso.	
  Em	
  suas	
  palavras,	
  os	
  Brancos	
  diriam	
  que	
  os	
  animais	
  da	
  
Jloresta	
   são	
   seus	
   representantes*.	
   Assim,	
   o	
   macaco	
   guariba	
   iro	
   que	
   se	
   Jlecha	
   nas	
   árvores	
   é	
   outro	
   que	
   sua	
  
imagem	
  Irori,	
  o	
  espírito	
  macaco	
  guariba,	
  que	
  o	
  xamã	
  chama	
  a	
  si.	
  Essas	
  imagens	
  dos	
  animais	
  tornados	
  xapiri	
  são	
  
verdadeiramente	
  muito	
  belas	
  quando	
   fazem	
  para	
  nós	
   suas	
  danças	
  de	
   apresentação,	
   como	
  os	
   convidados	
  no	
  
início	
  de	
  uma	
   festa	
   reahu.	
   Comparados	
   a	
   elas,	
   os	
   animais	
  da	
   Jloresta	
   são	
   feios.	
   Eles	
   existem,	
   sem	
  mais.	
  Não	
  
fazem	
   senão	
   imitar	
   suas	
   imagens.	
   Não	
   são	
   senão	
   o	
   alimento	
   dos	
   humanos”	
   (Kopenawa	
   &	
   Albert,	
   2010,	
   p.	
  
98-­‐99).	
  Sobre	
  o	
  sentido	
  yanomami	
  de	
  imagem,	
  cf.	
  Albert,	
  2014,	
  e	
  Viveiros	
  de	
  Castro,	
  2006,	
  p.	
  325-­‐327.

	
   “Eles	
   [os	
   espíritos]	
   são	
   imagens	
   não-­‐representacionais,	
   representantes	
   que	
   não	
   são	
  15

representações”	
   (Viveiros	
  de	
  Castro,	
  2006,	
  p.	
  325).	
   Sobre	
  o	
   conceito	
  de	
  dono,	
   cf.	
  Viveiros	
  de	
  Castro,	
  2002,	
  p.	
  
82-­‐83.

marco	
  antonio	
  valentim	
  |	
  a	
  sobrenatureza	
  da	
  catástrofe	
  

�12



designa	
  são	
  inumeráveis.	
  Eles	
  são	
  como	
  as	
  imagens	
  dos	
  espelhos	
  que	
  eu	
  vi	
  em	
  um	
  

dos	
  hotéis	
  de	
  vocês.	
  Eu	
  estava	
  sozinho	
  diante	
  deles,	
  mas,	
  ao	
  mesmo	
  tempo,	
  tinha	
  

muitas	
   imagens	
   idênticas.	
   Pensa-­‐se	
   que	
   [os	
   espíritos]	
   são	
   únicos,	
   mas	
   suas	
  

imagens	
  são	
  sempre	
  muito	
  numerosas.	
  Somente	
  seus	
  nomes	
  não	
  o	
  são.	
  Eles	
  são	
  

como	
   eu,	
   em	
   pé	
   diante	
   desses	
   espelhos	
   do	
   hotel.	
   Parecem	
   únicos,	
   mas	
   suas	
  

imagens	
  se	
  justapõem	
  ao	
  longe,	
  sem	
  Jim	
  (Kopenawa	
  &	
  Albert,	
  2010,	
  p.	
  99-­‐100).	
  

	
   Tal	
   platonismo	
   verdadeiramente	
   invertido	
   (algo	
   como	
   um	
   hiper-­‐
nominalismo)	
  explica,	
  pelo	
  menos	
  em	
  parte,	
  tanto	
  a	
  suscetibilidade	
  dos	
  seres	
  da	
  Jloresta	
  à	
  
agência	
   sobrenatural	
   dos	
   brancos	
   quanto	
   a	
   eJicácia	
   protetora	
   dos	
   espíritos	
   no	
   trabalho	
  
xamânico	
  de	
  “suspensão”	
  do	
  céu	
  em	
  vias	
  de	
  desabar	
  sobre	
  os	
  povos	
  da	
  terra	
  (cf.	
  Kopenawa	
  
&	
  Albert,	
  2010,	
  p.	
  61).	
  É	
  que	
  a	
  relação	
  entre	
  as	
  imagens	
  é,	
  por	
  assim	
  dizer,	
  de	
  “imanência	
  
absoluta”;	
   é-­‐se	
   tudo	
   aquilo	
   que	
   de	
   si	
   os	
   outros,	
   com	
   suas	
   imagens,	
   veem. 	
   É-­‐se	
  16

perspectiva.	
  Segundo	
  o	
  comentário	
  de	
  Albert,	
  

os	
  “seres	
  humanos”	
  (yanomae	
  thëpë)	
  se	
  opõe	
  aos	
  animais	
  da	
  Jloresta	
  (yaropë)	
  e	
  

aos	
   “seres	
   não-­‐humanos/invisíveis”	
   (yai	
   thëpë).	
   Esses	
   últimos	
   englobam,	
   entre	
  

outros,	
   os	
   “espíritos	
   xamânicos”	
   (xapiripë),	
   os	
   seres	
  maléJicos	
   (në	
  wãripë)	
   e	
   os	
  

espectros	
  (porepë).	
  Os	
  espíritos	
  veem	
  os	
  humanos	
  sob	
  a	
   forma	
  de	
  espectros,	
  os	
  

animais	
   os	
   percebem	
   como	
   seus	
   semelhantes	
   tornados	
   “habitantes	
   de	
  

casas”	
   (yahi	
   thëripë),	
   os	
   seres	
  maléJicos	
   os	
   consideram	
   como	
   caça	
   (Jilhotes	
   de	
  

papagaio	
   e	
   macacos	
   adultos),	
   e	
   os	
   espectros	
   como	
   parentes	
   abandonados)	
  

(Kopenawa	
  &	
  Albert,	
  2003,	
  p.	
  68,	
  nota	
  2).	
  

	
   É	
  o	
  que	
  literalmente	
  se	
  diz	
  no	
  mito	
  ye’kuana	
  “Medatia”	
  (a	
  ser	
  referido	
  mais	
  à	
  frente),	
  onde	
  é	
  narrada	
  a	
  16

viagem	
  ao	
   céu	
  do	
  protagonista,	
   o	
   primeiro	
   xamã:	
   diante	
   dos	
   “donos	
   das	
   outras	
   casas”,	
   os	
   povos	
   do	
   céu,	
   ele	
  
experimenta	
   a	
   refração	
   de	
   sua	
   imagem	
   através	
   de	
   perspectivas	
   divergentes	
   e,	
   com	
   isso,	
   a	
  
multidimensionalidade	
   de	
   seu	
   próprio	
   ser:	
   “Alguns,	
   quando	
   vieram,	
   viram-­‐no	
   como	
   um	
   veado.	
   Outros	
  
pensaram	
  que	
  ele	
  era	
  uma	
  aranha.	
  Medatia	
  começou	
  a	
  se	
  admirar:	
   ‘Talvez	
  eu	
  não	
  seja	
  um	
  homem’,	
  ele	
  disse.	
  
‘Não	
  se	
  preocupe’,	
  os	
  Setawa	
  Kaliana	
  disseram.	
  ‘Ambos	
  estão	
  certos.	
  Você	
  é	
  tanto	
  um	
  homem	
  como	
  um	
  veado	
  e	
  
uma	
  aranha.	
  Você	
  é	
   tudo	
  da	
  maneira	
  como	
  eles	
  veem.	
  Você	
  não	
  é	
  um	
  so’to	
  [gente].	
  Você	
  é	
  um	
  huhai	
   [xamã].	
  
Você	
  pode	
  se	
  transformar	
  em	
  qualquer	
  coisa	
  que	
  queira.	
  Você	
  é	
  tudo	
  o	
  que	
  os	
  olhos	
  das	
  pessoas	
  veem,	
  assim	
  na	
  
Terra	
   como	
   no	
   Céu’”	
   (De	
   Civrieux	
  &	
   Guss,	
   1997,	
   p.	
   173).	
   Para	
   uma	
   interpretação	
   desse	
   traço	
   da	
  metaJísica	
  
ye’kuana,	
   em	
   termos	
  de	
  uma	
   concepção	
  da	
   “natureza	
  dual	
  da	
   realidade”	
   (“não	
   como	
  uma	
  oposição	
  estática,	
  
mas	
  como	
  uma	
  interação	
  interminável”	
  de	
  estruturas	
  perceptivas	
  sobrepostas	
  em	
  relação	
  de	
  duplicidade),	
  cf.	
  
Guss,	
  1994,	
  p.	
  51-­‐53.
	
   	
   	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

� 	
  13



	
   A	
  dinâmica	
  ontológica	
  desse	
  mundo	
  feito	
  de	
  imagens	
  revela,	
  pois,	
  um	
  traço	
  
radicalmente	
   “anti-­‐narcísico”	
   (para	
   falar	
   com	
   Viveiros	
   de	
   Castro), 	
   implicando	
   uma	
  17

cosmopolítica	
   muitíssimo	
   complexa,	
   em	
   que	
   “todos	
   os	
   entes”	
   se	
   encontram	
   como	
   que	
  
“simetricamente	
  dispostos” 	
   como	
  agentes,	
  na	
  condição	
  de	
  duplos	
  sobrenaturais	
  que	
  se	
  18

reJletem	
   e	
   “interceptam”	
   mutuamente	
   (cf.	
   Lima,	
   1996,	
   p.	
   36	
   e	
   ss.).	
   Daí	
   também	
   que	
   a	
  
cosmologia	
  de	
  Kopenawa,	
  aberta	
  por	
  princípio	
  aos	
  mundos	
  dos	
  outros,	
  “mundos”	
  -­‐outros,	
  
constitua	
  um	
  testemunho	
  vertiginoso,	
  de	
  máxima	
  intensidade,	
  da	
  “guerra	
  dos	
  mundos”	
  (no	
  
caso,	
  “guerra	
  das	
  imagens”;	
  Albert,	
  2014,	
  p.	
  238)	
  –	
  o	
  que,	
  aliás,	
  torna	
  a	
  sua	
  narrativa	
  uma	
  
obra	
  ímpar	
  sobre	
  a	
  catástrofe	
  ambiental	
  em	
  curso:	
  

Hoje,	
   os	
   seres	
   maléJicos	
   xawarari	
   não	
   cessam	
   de	
   aumentar;	
   é	
   por	
   isso	
   que	
   a	
  

fumaça	
  epidêmica	
  está	
  tão	
  elevada	
  no	
  peito	
  do	
  céu.	
  Mas	
  os	
  ouvidos	
  dos	
  brancos	
  

são	
   surdos	
   às	
   palavras	
   dos	
   espíritos.	
   Eles	
   não	
   prestam	
   atenção	
   ao	
   seu	
   próprio	
  

discurso	
  e	
  não	
   lhes	
  vem	
   jamais	
  à	
  mente	
  que	
  é	
  a	
  mesma	
   fumaça	
  epidêmica	
  que	
  

envenena	
   e	
   devora	
   as	
   suas	
   crianças.	
   Seus	
   chefes	
   continuam	
   a	
   enviar	
   genros	
   e	
  

Jilhos	
  para	
  arrancar	
  da	
  obscuridade	
  da	
  terra	
  as	
  coisas	
  maléJicas	
  que	
  difundem	
  as	
  

doenças	
  de	
  que	
  todos	
  nós	
  sofremos.	
  O	
  sopro	
  da	
  fumaça	
  dos	
  minerais	
  se	
  estende	
  

por	
   todas	
  as	
  partes.	
  O	
  que	
  os	
  brancos	
  nomeiam	
  o	
  “mundo	
   inteiro”	
  se	
  corrompe	
  

por	
  causa	
  de	
  usinas	
  que	
  fabricam	
  todas	
  as	
  suas	
  mercadorias,	
  as	
  suas	
  máquinas	
  e	
  

os	
  seus	
  motores.	
  A	
  terra	
  e	
  o	
  céu	
  podem	
  ser	
  vastos,	
  mas	
  suas	
  fumaças	
  se	
  estendem	
  

em	
  todas	
  as	
  direções,	
  e	
  todos	
  são	
  atingidos:	
  os	
  humanos,	
  os	
  animais	
  e	
  a	
  Jloresta.	
  É	
  

verdade.	
  Mesmo	
  as	
  árvores	
  estão	
  doentes.	
  Tornadas	
  espectros,	
  elas	
  perdem	
  suas	
  

folhas,	
  secam	
  e	
  se	
  quebram	
  sozinhas.	
  Também	
  os	
  peixes	
  morrem	
  disso,	
  na	
  água	
  

contaminada	
  dos	
  rios.	
  Com	
  a	
  fumaça	
  dos	
  minerais,	
  do	
  petróleo,	
  das	
  bombas	
  e	
  das	
  

coisas	
  atômicas,	
  os	
  brancos	
  vão	
  fazer	
  adoecer	
  a	
  terra	
  e	
  o	
  céu.	
  Então,	
  os	
  ventos	
  e	
  

	
  	
   Seja	
  lembrado	
  a	
  esse	
  respeito,	
  por	
  exemplo,	
  o	
  encontro	
  onírico	
  de	
  Kopenawa	
  com	
  os	
  seres	
  das	
  águas:	
  17

ao	
  acordar	
  do	
  sonho	
  em	
  que	
  os	
  visitara	
  no	
  fundo	
  do	
  rio,	
  conta	
  ele,	
  “no	
  dia	
  seguinte,	
  eu	
  perguntava	
  a	
  meu	
  sogro:	
  
‘A	
  quem	
  pertence	
  essa	
  casa	
  sob	
  o	
  rio	
  que	
  vi	
  enquanto	
  dormia?	
  Era	
  tão	
  bela	
  que	
  eu	
  queria	
  poder	
  contemplá-­‐la	
  
mais	
   tempo!’	
   Então,	
   ele	
  me	
  explicava	
   com	
  boa	
  vontade:	
   ‘Você	
   se	
   voltou	
  para	
   a	
   casa	
   em	
  que	
  vive	
  o	
   sogro	
  de	
  
Omama	
  com	
  seus	
  espíritos-­‐peixe,	
  os	
  espíritos-­‐jacaré	
  e	
  os	
  espíritos-­‐sucuri.	
  Os	
  xapiri	
  começam	
  a	
  te	
  querer.	
  Mais	
  
tarde,	
   quando	
   você	
   for	
   um	
   adolescente,	
   se	
   quiser	
   adquirir	
   o	
   poder	
   da	
   yãkoana,	
   eu	
   abrirei	
   de	
   verdade	
   seus	
  
caminhos	
  para	
  você.’	
  Esse	
  sonho	
  se	
  repetia	
  frequentemente,	
  pois,	
  quando	
  menino,	
  eu	
  passava	
  muito	
  tempo	
  a	
  
pescar	
  ao	
  longo	
  dos	
  rios.	
  É	
  por	
  isso	
  que	
  os	
  seres	
  das	
  águas	
  não	
  paravam	
  de	
  capturar	
  minha	
  imagem	
  para	
  me	
  
fazer	
  sonhar”	
  (Kopenawa	
  &	
  Albert,	
  2010,	
  p.	
  70-­‐71).

	
   Tese	
   formulada	
   por	
   Eduardo	
   Viveiros	
   de	
   Castro	
   em	
   entrevista	
   concedida	
   a	
   Miguel	
   Carid	
   Naveira,	
  18

Juliana	
  Fausto	
  e	
  a	
  mim	
  em	
  abril	
  de	
  2014,	
  no	
  Rio	
  de	
  Janeiro.

marco	
  antonio	
  valentim	
  |	
  a	
  sobrenatureza	
  da	
  catástrofe	
  

�14



as	
  tempestades	
  entrarão	
  em	
  um	
  estado	
  de	
  fantasma.	
  No	
  Jim,	
  os	
  xapiri	
  e	
  a	
  imagem	
  

de	
  Omama,	
  até	
  mesmo	
  eles,	
  serão	
  atingidos!	
  É	
  por	
  isso	
  que	
  nós,	
  xamãs,	
  estamos	
  

tão	
   atormentados.	
   Quando	
   a	
   epidemia	
   xawara	
   nos	
   toma	
   e	
   cozinha	
   a	
   nossa	
  

imagem	
  com	
  gás	
  e	
  petróleo	
  em	
  suas	
  marmitas	
  de	
  ferro,	
  ela	
  nos	
  faz	
  virar	
  outros	
  e	
  

sonhar	
   sem	
   interrupção.	
   Nós	
   vemos	
   então	
   todos	
   esses	
   brancos	
   à	
   procura	
   do	
  

metal	
  que	
  cobiçam.	
  Vemos	
  as	
  fumaças	
  de	
  inumeráveis	
  tropas	
  de	
  seres	
  maléJicos	
  

xawarari	
   que	
   os	
   acompanham,	
   e	
   os	
   combatemos	
   com	
   força.	
   […]	
   Os	
   brancos	
  

pensam	
  talvez	
  que	
  Teosi	
  [Deus]	
  fará	
  desaparecer	
  do	
  céu	
  a	
  fumaça	
  de	
  suas	
  usinas?	
  

Eles	
  se	
  enganam.	
  Carregada	
  muito	
  ao	
  alto	
  em	
  seu	
  peito	
  pelo	
  vento,	
  ela	
  já	
  começa	
  

a	
   sujá-­‐lo	
   e	
   queimá-­‐lo.	
   […]	
   Se	
   isso	
   continuar,	
   a	
   imagem	
   do	
   céu	
   será	
   perfurada	
  

lentamente	
  por	
  buracos,	
  sob	
  o	
  calor	
  das	
  fumaças	
  do	
  mineral.	
  Ela	
  derreterá	
  então	
  

pouco	
  a	
  pouco,	
  como	
  um	
  saco	
  plástico	
  lançado	
  ao	
  fogo,	
  e	
  os	
  trovões	
  não	
  pararão	
  

mais	
   de	
   vociferar	
   de	
   cólera.	
   Isso	
   só	
   não	
   acontece	
   ainda	
   porque	
   seus	
   espíritos	
  

hutukarari	
  não	
  cessam	
  de	
  verter	
  água	
  sobre	
  ele	
  para	
  resfriá-­‐lo.	
  Mas	
  essa	
  doença	
  

do	
  céu	
  é	
  o	
  que	
  nós,	
  xamãs,	
  mais	
  tememos.	
  Os	
  xapiri	
  e	
  todos	
  os	
  outros	
  habitantes	
  

da	
  Jloresta	
  também	
  estão	
  muito	
  inquietos	
  por	
  isso,	
  pois,	
  se	
  o	
  céu	
  se	
  incendiar,	
  ele	
  

cairá	
  novamente.	
  Então,	
  nós	
  seremos	
  todos	
  queimados	
  e,	
  como	
  nossos	
  ancestrais	
  

nos	
   primeiros	
   tempos,	
   jogados	
   no	
   mundo	
   subterrâneo	
   (Kopenawa	
   &	
   Albert,	
  

2010,	
  p.	
  390-­‐391).	
  

	
   Pode-­‐se	
  indagar	
  por	
  que	
  agência	
  sobrenatural	
  dos	
  brancos	
  é	
  tão	
  destrutiva.	
  
Kopenawa	
   repete	
  muitas	
   vezes	
   que	
   eles	
   são	
   “surdos	
   aos	
   espíritos”,	
   que	
   ignoram	
   ou	
   são	
  
indiferentes	
   ao	
   que	
   se	
   passa	
   com	
   os	
   outros	
   e	
   até	
   consigo	
   mesmos,	
   enJim,	
   que	
   são	
  
esquecidos,	
  tendo	
  o	
  pensamento	
  “curto	
  e	
  obscuro”	
  (Kopenawa	
  &	
  Albert,	
  2010,	
  p.	
  411).	
  Mas	
  
qual	
  será	
  a	
  razão	
  profunda	
  desse	
  esquecimento	
  e	
  estreiteza	
  de	
  pensamento?	
  Descartada	
  a	
  
hipótese	
   de	
   impotência	
   espiritual	
   (inteiramente	
   fora	
   de	
   questão	
   nessa	
   explicação	
   que	
  
apela	
  à	
  sobrenatureza	
  dos	
  brancos	
  enquanto	
  xawarari),	
  resta	
  pelo	
  menos	
  uma	
  outra:	
  “os	
  
brancos	
   querem	
   ignorar	
   a	
   morte”;	
   “eles	
   dormem	
   muito,	
   mas	
   só	
   sonham	
   consigo	
  
mesmos”	
  (idem,	
  p.	
  411-­‐412).	
  Danowski	
  e	
  Viveiros	
  de	
  Castro	
  comentam	
  com	
  profundidade	
  
essas	
  sentenças,	
  como	
  implicando	
  o	
  “juízo	
  mais	
  cruel	
  e	
  preciso	
  jamais	
  enunciado	
  sobre	
  a	
  
característica	
  antropológica	
  dos	
  ‘Brancos’”:	
  ao	
  conspirar	
  com	
  a	
  morte,	
  eles	
  “sonham	
  com	
  o	
  
que	
   não	
   tem	
   sentido”	
   (2014,	
   p.	
   99).	
   Poder-­‐se-­‐ia	
   dizer	
   também	
   que,	
   metaJisicamente	
  
isolados	
   pela	
   Grande	
   Divisão,	
   os	
   brancos-­‐modernos	
   denegam	
   o	
   seu	
   ser-­‐imagem,	
   a	
   sua	
  

	
   	
   	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

� 	
  15



existência	
  por	
  outrem,	
  em	
  suma,	
  a	
  sua	
  própria	
  sobrenatureza.	
  A	
  potência	
  sobrenatural	
  dos	
  
brancos	
   consistiria,	
   assim,	
   em	
   uma	
   espécie	
   de	
   xamanismo	
   negativo:	
   a	
   sua	
   cultura,	
   a	
  
Civilização,	
  é	
  uma	
  anti-­‐sobrenatureza	
  (e	
  jamais	
  somente	
  uma	
  “anti-­‐natureza”).	
  

	
   Segundo	
  Kopenawa,	
  é	
  precisamente	
  tal	
  modo	
  de	
  pensar	
  que	
  faz	
  os	
  brancos	
  
suporem	
  que	
  “a	
  Jloresta	
  cresceu	
  sozinha”,	
  que	
  “ela	
  cobre	
  o	
  solo	
  sem	
  razão”,	
  ou	
  seja,	
  que	
  ela	
  
“está	
  morta”	
  (Kopenawa	
  &	
  Albert,	
  2010,	
  p.	
  506):	
  

Os	
   espíritos	
   vivem	
   na	
   Jloresta	
   e	
   dela	
   se	
   nutrem,	
   e	
   é	
   por	
   isso	
   que,	
   como	
   os	
  

humanos,	
   querem	
   defendê-­‐la.	
   Mas	
   os	
   brancos	
   os	
   ignoram.	
   Eles	
   derrubam	
   e	
  

queimam	
   todas	
   as	
   árvores	
  para	
   alimentar	
   seu	
   gado.	
   Escavam	
  o	
   leito	
   dos	
   rios	
   e	
  

destroem	
   os	
   montes	
   em	
   busca	
   de	
   ouro.	
   Explodem	
   grandes	
   rochas	
   que	
   fazem	
  

obstáculo	
  à	
  abertura	
  de	
  suas	
  estradas.	
  Contudo,	
  montes	
  e	
  montanhas	
  não	
  estão	
  

simplesmente	
   postos	
   sobre	
   o	
   solo.	
   Eles	
   são	
   casas	
   de	
   espíritos!	
   Mas	
   essas	
   são	
  

palavras	
   que	
   os	
   brancos	
   não	
   compreendem.	
   Eles	
   pensam	
   que	
   a	
   Jloresta	
   está	
  

morta	
  e	
  vazia,	
  que	
  a	
  natureza	
  jaz	
  aí	
  sem	
  razão,	
  que	
  é	
  muda.	
  Então,	
  eles	
  dizem	
  a	
  si	
  

mesmos	
  que	
  podem	
  dela	
  se	
  apossar	
  para	
  pilhar	
  à	
  vontade	
  as	
  casas,	
  os	
  caminhos	
  e	
  

o	
   alimento	
   dos	
   xapiri!	
   Eles	
   não	
   querem	
   ouvir	
   nossas	
   palavras	
   nem	
   as	
   dos	
  

espíritos.	
  Preferem	
  permanecer	
  surdos	
  (idem,	
  p.	
  515-­‐516).	
  

	
   Apesar	
  de	
  a	
   tradução	
   francesa	
  (“pas	
  sans	
  raison”)	
   inevitavelmente	
  ensejá-­‐
lo,	
   guardemo-­‐nos	
   do	
   impulso	
   JilosóJico	
   de	
   interpretar	
   essa	
   cláusula	
   intensamente	
  
recorrente	
  no	
  discurso	
  de	
  Kopenawa	
  no	
  sentido	
  de	
  uma	
  insuspeitada	
  concordância	
  com	
  o	
  
princípio	
   moderno,	
   leibniziano,	
   de	
   “razão	
   suJiciente”,	
   cujo	
   predomínio	
  
“inóspito”	
   (unheimlich)	
   Heidegger	
   acusa	
   ser	
   característica	
   da	
   “era	
   atômica”,	
   a	
   “época	
   da	
  
humanidade	
   planetária”,	
   “moldada	
   pelo	
   átomo”	
   informacional	
   –	
   época	
   na	
   qual	
   “o	
  
descontrole	
  único	
  da	
  demanda	
  por	
  razões	
  ameaça	
  a	
  morada	
  do	
  homem	
  e	
  lhe	
  rouba	
  todo	
  
fundo	
   e	
   solo	
   para	
   um	
   enraizamento	
   [Bodenständigkeit]”	
   (Heidegger,	
   1997,	
   pp.	
   45-­‐47).	
  
AJinal,	
   ao	
   dizer	
   que	
   a	
   Jloresta	
   “não	
   é	
   sem	
   razão”,	
   Kopenawa	
   aJirma,	
   contra	
   a	
   suposição	
  
transcendental	
  que	
  fundamenta	
  a	
  ação	
  predatória	
  dos	
  brancos,	
  que	
  ela	
  está	
  viva	
  e	
  pensa:	
  

marco	
  antonio	
  valentim	
  |	
  a	
  sobrenatureza	
  da	
  catástrofe	
  

�16



“A	
   Jloresta	
   é	
   inteligente,	
   ela	
   tem	
   um	
   pensamento	
   igual	
   ao	
   nosso”	
   (Kopenawa	
   &	
   Albert,	
  
2010,	
  p.	
  539). 	
  19

	
   Porém,	
   guardemo-­‐nos	
   igualmente	
   de	
   tomar,	
   por	
   simples	
   contraste,	
   a	
  
cláusula	
   de	
   Kopenawa	
   como	
   solidária	
   àquela	
   que,	
   para	
   Heidegger,	
   constitui	
   a	
   “outra	
  
tonalidade”	
   do	
   princípio	
   de	
   razão,	
   expressa	
   por	
   Angelus	
   Silesius,	
   poeta	
   místico	
  
contemporâneo	
   de	
   Leibniz	
   (Heidegger,	
   1997,	
   pp.	
   56-­‐57).	
   É	
   que,	
   se	
   a	
   rosa	
   Jloresce	
   “sem	
  
por-­‐quê	
   [ohne	
  Warum]”,	
   a	
   “terra-­‐Jloresta”	
   (urihi	
   a), 	
   por	
   sua	
   vez,	
   “cuida	
   de	
   si	
  mesma	
   e	
  20

pergunta	
  se	
  alguém	
  a	
  vê”…	
  À	
  diferença	
  da	
  rosa	
  de	
  Silesius,	
  que,	
  de	
  acordo	
  com	
  Heidegger,	
  
conJigura	
  os	
  “fundamentos	
  abissais”	
  da	
  existência	
  humana	
  (idem,	
  pp.	
  57-­‐58),	
  a	
  Jloresta	
  de	
  
Kopenawa	
  responde	
  efetivamente	
  a	
  outrem,	
  mesmo	
  que	
  seja	
  para	
  sucumbir	
  à	
  apropriação	
  
fundamental	
   pelo	
  Ánthropos.	
   Dir-­‐se-­‐ia	
   que	
   a	
   Jloresta	
   resiste	
   à	
   fundamentação,	
   pois	
   tem	
  
seus	
   próprios	
   “por-­‐quês”.	
   Segundo	
   a	
   exegese	
   profunda	
   de	
   José	
   Kelly,	
   a	
   narrativa	
   de	
  
Kopenawa	
  

revela	
  que	
  tudo	
  tem	
  uma	
  razão,	
  ou	
  melhor,	
  uma	
  história.	
  Coisas	
  ou	
  eventos	
  “sans	
  

raison”	
  implicam	
  que	
  sejam	
  os	
  produtos	
  do	
  pensamento	
  de	
  ninguém,	
  e	
  é	
  por	
  isso	
  

que	
   os	
   leitores	
   descobrirão	
   que	
   nada	
   é,	
   na	
   verdade,	
   “sans	
   raison”.	
   A	
   produtiva	
  

Jigura	
   de	
   linguagem	
   yanomami,	
   “pas	
   sans	
   raison”,	
   instrui	
   os	
   leitores	
   sobre	
   a	
  

humanidade	
  imanente	
  da	
  Jloresta;	
  sobre	
  o	
  ser	
  animado	
  por	
  trás	
  de	
  toda	
  coisa	
  e	
  

todo	
   ente,	
   e	
   na	
   raiz	
   de	
   toda	
   e	
   qualquer	
   capacidade	
   para	
   afetar	
   ou	
   ser	
   afetado;	
  

sobre	
  a	
  ecologia	
  das	
  relações	
  humanas/não-­‐humanas.	
  Mas	
  a	
  expressão	
  também	
  

funciona	
  para	
  alertar	
  os	
  leitores	
  a	
  respeito	
  da	
  importância	
  daquilo	
  que	
  parece	
  ter	
  

pouca	
   ou	
   nenhuma	
   signiJicância	
   para	
   os	
   Brancos;	
   ela	
   evoca	
   uma	
   contra-­‐

	
   Eduardo	
   Kohn	
   descreve	
   a	
   “lógica	
   da	
   Jloresta	
   pensante”,	
   segundo	
   os	
   Ávila	
   Runa	
   da	
   Amazônia	
  19

equatoriana,	
  em	
  termos	
  que	
  podem	
  ajudar	
  na	
   tentativa	
  de	
  experimentar	
  o	
  sentido	
  profundo	
  da	
  sentença	
  de	
  
Kopenawa:	
  “O	
  reino	
  dos	
  [espíritos]	
  donos	
  é	
  o	
  produto	
  dos	
  muitos	
  futuros	
  criados	
  pela	
  Jloresta.	
  Mas	
  é	
  mais	
  do	
  
que	
  isso.	
  Uma	
  palavra	
  depende,	
  quanto	
  ao	
  seu	
  signiJicado,	
  da	
  emergência	
  de	
  um	
  vasto	
  sistema	
  simbólico	
  que	
  
virá	
  para	
   interpretá-­‐la.	
  Algo	
  assim	
  acontece	
  com	
  a	
  Jloresta.	
  O	
  reino	
  dos	
  donos	
  é	
  aquele	
  vasto	
  sistema	
  virtual	
  
que	
   emerge	
   quando	
   os	
   humanos	
   –	
   em	
   seu	
   diferentes	
  modos	
   humanos	
   –	
   tentam	
   engajar-­‐se	
   com	
   a	
   semiose	
  
outra-­‐que-­‐humana	
  [other-­than-­human]	
  da	
   Jloresta.	
  O	
  reino	
  dos	
  donos,	
  então,	
  é	
  como	
  uma	
   linguagem.	
  Exceto	
  
que	
  é	
  mais	
  ‘carnal’	
  (Haraway	
  2003)	
  que	
  uma	
  linguagem	
  –	
  sendo	
  alcançado,	
  como	
  o	
  é,	
  em	
  clareiras	
  mais	
  vastas	
  
de	
  semiose	
  não-­‐humana.	
  Ele	
  é	
  também	
  algo	
  mais	
  etéreo.	
  É	
  um	
  reino	
  que	
  está	
  na	
  Jloresta	
  mas,	
  igualmente,	
  além	
  
da	
  natureza	
  e	
  do	
  humano.	
  É,	
  numa	
  palavra,	
  ‘sobrenatural’”	
  (2013,	
  p.	
  213).

	
   Cf.	
  Kopenawa,	
  2009,	
  p.	
  7-­‐8.20

	
   	
   	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

� 	
  17



explanação,	
   uma	
  história	
  para	
  os	
  Brancos	
   reconhecerem	
  uma	
   conexão	
  que	
  eles	
  

supõem	
  não	
  existir	
  (Kelly,	
  2014,	
  p.	
  112-­‐113).	
  

	
   É	
  assim	
  que	
  Kopenawa	
  elabora	
  nada	
  menos	
  que	
  uma	
  crítica	
  ecopolítica	
  da	
  
razão	
  pura,	
  branca	
  –	
  crítica	
  esta	
  baseada,	
  como	
  propõe	
  Viveiros	
  de	
  Castro	
  a	
  propósito	
  do	
  
xamanismo	
   ameríndio,	
   em	
   um	
   princípio	
   inverso	
   ao	
   da	
   “epistemologia	
   objetivista	
  
favorecida	
  pela	
  modernidade	
  ocidental”:	
  enquanto,	
  para	
  esta	
  última,	
  “a	
  forma	
  do	
  Outro	
  é	
  a	
  
coisa”,	
  de	
  modo	
  que	
  “conhecer	
  é	
  dessubjetivar”,	
  para	
  a	
  epistemologia	
  xamânica,	
   “a	
   forma	
  
do	
  Outro	
  é	
  a	
  pessoa”,	
  de	
  modo	
  que	
  “o	
  objeto	
  da	
  interpretação	
  é	
  a	
  contra-­‐interpretação	
  do	
  
objeto”	
  (“é	
  preciso	
  personiJicar	
  para	
  saber”)	
  (Viveiros	
  de	
  Castro,	
  2002,	
  p.	
  358-­‐360).	
  Como	
  
fala	
   brilhantemente	
   Lauro	
  Brasil	
  Kene	
  Marubo,	
   a	
   propósito	
  de	
   objetos	
  produzidos	
  pelos	
  
próprios	
  brancos	
  (o	
  carro,	
  a	
  moto,	
  o	
  relógio,	
  o	
  papel	
  etc.):	
  “É	
  tudo	
  pensamento	
  de	
  pajé”. 	
  21

Intuição	
  sem	
  conceito,	
  ou	
  uma	
  forma	
  completamente	
  outra	
  de	
  conceitualidade? 	
  Tendo-­‐se	
  22

em	
   vista,	
   exemplarmente,	
   a	
   doutrina	
   de	
   Kant	
   sobre	
   a	
   “aquisição	
   originária”	
   –	
   tanto	
   dos	
  
conceitos	
   puros	
   do	
   entendimento,	
   adquiridos	
   pelo	
   uso	
   espontâneo	
   e	
   autônomo	
   da	
  
faculdade	
   de	
   conhecimento	
   (cf.	
   Kant,	
   1975,	
   p.	
   69-­‐72),	
   quanto	
   da	
   “terra	
   livre”,	
   cuja	
  
propriedade	
  está	
  baseada,	
  em	
  primeiro	
  lugar,	
  no	
  ato	
  empírico	
  de	
  posse	
  unilateral	
  daquilo	
  

	
   “O	
  carro,	
  a	
  moto,	
  o	
  relógio,	
  estas	
  coisas	
  todas	
  têm	
  doença,	
  são	
  coisas	
  feitas	
  pelos	
  pajés	
  (kechitxo).	
  Os	
  21

relógios	
   são	
   pensados	
   como	
   olho	
   de	
   onça-­‐fogo,	
   olho	
   de	
   onça-­‐azul,	
   olho	
   de	
   onça-­‐sol,	
   são	
   pensados	
   assim,	
   e	
  
então	
   eles	
   colocam	
   febre,	
   são	
   os	
   pajés	
   que	
   fazem.	
  As	
  motos	
   são	
   os	
   ossos	
   de	
   Shoma	
  Wëtsa	
  mesmo.	
  O	
   papel	
  
também	
  estraga	
  os	
  olhos.	
  No	
  início	
  o	
  seu	
  olho	
  Jica	
  vacilante,	
  você	
  não	
  enxerga,	
  Jica	
  com	
  dor	
  de	
  cabeça,	
  você	
  Jica	
  
assim.	
  Assim	
  faz	
  o	
  papel,	
  ele	
  dá	
  tontura.	
  É	
  tudo	
  pensamento	
  (chinã)	
  de	
  pajé.	
  Foram	
  eles	
  que	
  surgiram	
  primeiro,	
  
os	
   pajés,	
   gente	
   dona	
   de	
   fala,	
   os	
   pajés-­‐sol,	
   os	
   pajés-­‐azul,	
   os	
   pajés-­‐japó,	
   estes	
   que	
   são	
   os	
   donos	
   da	
   fala,	
   que	
  
surgiram	
  primeiro,	
  os	
  pajés”	
  (Marubo,	
  2006,	
  p	
  37).	
  Segundo	
  Pedro	
  Cesarino,	
  Shoma	
  Wëtsa,	
  monstro	
  mítico,	
  é	
  a	
  
mãe	
   canibal	
   cujo	
   corpo	
   de	
  metal	
   explode	
   em	
   partes	
   que	
   constituem	
   os	
  materiais	
   (ferro,	
   ouro)	
   com	
   que	
   os	
  
brancos	
  fabricam	
  aqueles	
  objetos	
  patogênicos	
  (idem,	
  p.	
  37).

	
   Uma	
   conceitualidade	
   contra-­‐transcendental,	
   “animista”	
   –	
   poder-­‐se-­‐ia	
   talvez	
   dizer.	
   Penso	
   aqui,	
   por	
  22

exemplo,	
  nos	
  seres	
  umañí,	
  elementos	
  da	
  ontologia	
  yawalapíti	
  que	
  são	
  analisados	
  por	
  Viveiros	
  de	
  Castro	
  (2002,	
  
p.	
   65-­‐69)	
   em	
   termos	
   da	
   atualidade	
   sobrenatural,	
   “excessiva”	
   e	
   “monstruosa”,	
   dos	
   “arquétipos	
   originais”	
   de	
  
indivíduos	
  concretos,	
  algo	
  como	
  conceitos-­‐pessoas	
  ou	
  pessoas	
  conceituais	
  (“espíritos”):	
   “Assim,	
  o	
  mito	
  não	
  é	
  
apenas	
   o	
   repositório	
   de	
   eventos	
   originários	
   que	
   se	
   perderam	
   na	
   aurora	
   dos	
   tempos;	
   ele	
   orienta	
   e	
   justiJica	
  
constantemente	
  o	
  presente.	
  […]	
  o	
  mundo	
  é	
  povoado	
  de	
  seres	
  imortais	
  que	
  remonta	
  à	
  origem	
  do	
  mundo	
  […].	
  Os	
  
seres	
   umañí	
   estão	
   aí	
   sempre,	
   semidesencarnados,	
   tornados	
   categorias	
   […].	
   O	
   mito	
   existe	
   como	
   referêncial	
  
temporal,	
  mas,	
  acima	
  de	
  tudo,	
  conceitual”	
  (idem,	
  p.	
  69).

marco	
  antonio	
  valentim	
  |	
  a	
  sobrenatureza	
  da	
  catástrofe	
  

�18



“que	
  não	
  pertence	
  a	
  ninguém”	
  (Kant,	
  1991,	
  p.	
  80/AA	
  258) 	
  –,	
  aquisição	
  que,	
  em	
  ambos	
  os	
  23

casos,	
  se	
  realiza	
  pela	
  exclusão	
  a	
  priori	
  de	
  Outrem	
  como	
  “vazio”	
  ou	
  “mudo”,	
  “morto”	
  ou	
  “sem	
  
razão”,	
   é	
   forçoso	
   concluir	
   que,	
   com	
   plena	
   potência	
   especulativa,	
   Kopenawa	
   contrapõe	
  
virtualmente	
   o	
   sonho	
   sobrenatural	
   dos	
   xamãs	
   (“A	
   Jloresta	
   é	
   inteligente,	
   ela	
   tem	
   um	
  
pensamento	
  igual	
  ao	
  nosso”),	
  enquanto	
  uma	
  imagem	
  do	
  pensamento	
  radicalmente	
  outra,	
  à	
  
consciência	
   transcendental	
   dos	
   Jilósofos	
   (“Todos	
   os	
   objetos	
   da	
   experiência	
   têm	
  
necessariamente	
   que	
   se	
   regular	
   [pelos	
   conceitos	
   do	
   entendimento	
   humano]	
   e	
   com	
   eles	
  
concordar”;	
  Kant,	
  1980,	
  p.	
  13/B	
  XVIII):	
  

“Nós	
   descobrimos	
   estas	
   terras!	
   Possuímos	
   os	
   livros	
   e,	
   por	
   isso,	
   somos	
  

importantes!”,	
   dizem	
  os	
  brancos.	
  Mas	
   são	
  apenas	
  palavras	
  de	
  mentira.	
  Eles	
  não	
  

Jizeram	
  mais	
  que	
  tomar	
  as	
  terras	
  das	
  gentes	
  da	
  Jloresta	
  para	
  se	
  pôr	
  a	
  devastá-­‐Ias.	
  

Todas	
  as	
  terras	
  foram	
  criadas	
  em	
  uma	
  única	
  vez,	
  as	
  dos	
  brancos	
  e	
  as	
  nossas,	
  ao	
  

mesmo	
   tempo	
   que	
   o	
   céu.	
   Tudo	
   isso	
   existe	
   desde	
   os	
   primeiros	
   tempos,	
   quando	
  

Omama	
  nos	
   fez	
  existir.	
  E�	
   por	
   isso	
  que	
  não	
  creio	
  nessas	
  palavras	
  de	
  descobrir	
   a	
  

terra	
   do	
   Brasil.	
   Ela	
   não	
   estava	
   vazia!	
   Creio	
   que	
   os	
   brancos	
   querem	
   sempre	
   se	
  

apoderar	
  de	
  nossa	
  terra,	
  é	
  por	
   isso	
  que	
  repetem	
  essas	
  palavras.	
  São	
  também	
  as	
  

dos	
   garimpeiros	
   a	
   propósito	
   de	
   nossa	
   Jloresta:	
   “Os	
   Yanomami	
   não	
   habitavam	
  

aqui,	
  eles	
  vêm	
  de	
  outro	
  lugar!	
  Esta	
  terra	
  estava	
  vazia,	
  queremos	
  trabalhar	
  nela!”.	
  

Mas	
  eu,	
  sou	
   Jilho	
  dos	
  antigos	
  Yanomami,	
  habito	
  a	
   Jloresta	
  onde	
  viviam	
  os	
  meus	
  

desde	
   que	
   nasci	
   e	
   eu	
   não	
   digo	
   a	
   todos	
   os	
   brancos	
   que	
   a	
   descobri!	
   Ela	
   sempre	
  

esteve	
  ali,	
  antes	
  de	
  mim.	
  Eu	
  não	
  digo:	
  “Eu	
  descobri	
  esta	
  terra	
  porque	
  meus	
  olhos	
  

caíram	
  sobre	
  ela,	
  portanto	
  a	
  possuo!”.	
  Ela	
  existe	
  desde	
  sempre,	
  antes	
  de	
  mim.	
  Eu	
  

não	
   digo:	
   "Eu	
   descobri	
   o	
   céu!".	
   Também	
  não	
   clamo:	
   “Eu	
   descobri	
   os	
   peixes,	
   eu	
  

	
   É	
  verdade	
  que,	
  nessa	
  passagem	
  da	
  Meta<ísica	
  dos	
  costumes,	
  Kant	
  repudia	
  a	
  aquisição	
  da	
  terra	
  por	
  via	
  23

da	
   invasão	
  colonial	
  (cf.	
  Kant,	
  1991,	
  p.	
  86-­‐87/AA	
  266).	
  Contudo,	
  o	
  problema	
  reside	
  no	
  que	
  (ou	
  em	
  quem),	
  de	
  
acordo	
  com	
  a	
  doutrina	
  kantiana,	
  conta	
  como	
  “ninguém”:	
  “Pois	
  suponha-­‐se	
  que	
  a	
  terra	
  não	
  pertence	
  a	
  ninguém:	
  
eu	
   poderia	
   então	
   remover	
   de	
   seu	
   lugar	
   toda	
   coisa	
  móvel	
   que	
   nela	
   se	
   encontra	
   até	
   que	
   isso	
   se	
   extinga,	
   sem	
  
infringir	
   desse	
  modo	
   a	
   liberdade	
   de	
   qualquer	
   um	
   que	
   não	
   seja	
   o	
   seu	
   possuidor;	
  mas	
   tudo	
   o	
   que	
   pode	
   ser	
  
destruído	
  –	
  uma	
  árvore,	
  uma	
  casa,	
  etc.	
  –	
  é	
  (pelo	
  menos	
  segundo	
  a	
  matéria)	
  móvel	
  […]”	
  (idem,	
  p.	
  83/AA	
  262).	
  
Ora,	
  a	
  divergência	
   radical	
  dessa	
  doutrina	
  para	
  com	
  a	
  cosmopolítica	
  yanomami	
   já	
   se	
  dá	
  simplesmente	
  com	
  o	
  
fato	
   de	
   que,	
   segundo	
   esta	
   última,	
   a	
   terra	
   mesma,	
   e	
   tudo	
   o	
   que	
   a	
   habita,	
   é	
   (no	
   mínimo,	
   potencialmente)	
  
“alguém”.
	
   	
   	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

� 	
  19



descobri	
   a	
   caça!”.	
   Eles	
   sempre	
   estiveram	
   lá,	
   desde	
   os	
   primeiros	
   tempos.	
   Digo	
  

simplesmente	
  que	
  também	
  os	
  como,	
  isso	
  é	
  tudo	
  (Kopenawa,	
  2000,	
  p.	
  22). 	
  24

	
   Eis	
   aí,	
   após	
   séculos	
   de	
   censura	
   prévia,	
   a	
   resposta	
   do	
   “selvagem	
   da	
   Nova	
  
Holanda” 	
   –	
   essa	
   Jigura	
   fantasmática,	
   entre	
   tantas	
   outras,	
   do	
   “racismo	
   [JilosóJico]	
  25

	
  	
   Claro	
   que	
   essa	
   crítica	
   xamânica	
   da	
   JilosoJia	
   transcendental	
   não	
   está	
   baseada	
   em	
   um	
   realismo	
  24

metaJísico,	
  “pré-­‐crítico”.	
  Se	
  a	
  caça	
  e	
  a	
  própria	
  terra-­‐Jloresta	
  são	
  ontologicamente	
  anteriores	
  ao	
  olhar	
  do	
  xamã,	
  
elas	
  o	
  são	
  enquanto	
  pessoas,	
  “espíritos”,	
  e	
  não	
  enquanto	
  coisas	
  em	
  si	
  mesmas:	
  como	
  diz	
  Viveiros	
  de	
  Castro	
  a	
  
respeito	
   do	
   xamanismo	
   amazônico	
   em	
   geral,	
   “as	
   relações	
   entre	
   humanos	
   e	
   não-­‐humanos,	
   ‘sociedade’	
   e	
  
‘natureza’,	
  não	
  são	
  concebidas	
  como	
  relações	
  naturais,	
  mas	
  como	
  relações	
  elas	
  mesmas	
  sociais”	
  (2002,	
  p.	
  286).	
  
É	
  como	
  se	
  a	
  anterioridade	
  ontológica	
  da	
  Jloresta	
  e	
  de	
  seus	
  seres	
   implicasse,	
  para	
  os	
  humanos,	
  reciprocidade	
  
cosmopolítica,	
   isto	
   é,	
   a	
   determinação	
   recíproca	
   pelo	
   “ponto	
   de	
   vista	
   de	
   Outrem”:	
   “Nos	
   primeiros	
   tempos,	
  
quando	
   os	
   ancestrais	
   animais	
   yarori	
   se	
   metamorfosearam,	
   suas	
   peles	
   se	
   tornaram	
   caça,	
   e	
   suas	
   imagens,	
  
espíritos	
   xapiri.	
   É	
   por	
   isso	
   que	
   estes	
   consideram	
   sempre	
   os	
   animais	
   como	
   ancestrais,	
   assim	
   como	
   eles,	
   e	
   é	
  
assim	
  que	
  os	
  nomeiam!	
  Mas	
  nós	
  também,	
  que	
  comemos	
  da	
  caça,	
  sabemos	
  que	
  se	
  trata	
  de	
  ancestrais	
  humanos	
  
tornados	
  animais!	
  São	
  habitantes	
  da	
  Jloresta,	
  assim	
  como	
  nós!	
  Eles	
  tomaram	
  a	
  aparência	
  de	
  caça	
  e	
  vivem	
  na	
  
Jloresta	
   simplesmente	
   porque	
   é	
   aí	
   onde	
   se	
   tornaram	
  outros.	
   Contudo,	
   nos	
   primeiros	
   tempos,	
   eles	
   eram	
   tão	
  
humanos	
  quanto	
  nós.	
  Eles	
  não	
  são	
  diferentes.	
  Nós	
  nos	
  atribuímos	
  hoje	
  o	
  nome	
  de	
  seres	
  humanos,	
  mas	
  somos	
  
idênticos	
  a	
  eles.	
  É	
  por	
  isso	
  que,	
  aos	
  seus	
  olhos,	
  nós	
  somos	
  sempre	
  deles”	
  (Kopenawa	
  &	
  Albert,	
  2010,	
  p.	
  100);	
  “A	
  
Jloresta	
  vive	
  com	
  os	
  xapiripë.	
  Foram	
  criados	
   juntos.	
  É	
  assim.	
  A	
  Jloresta	
  não	
  é	
  bela	
  por	
  acaso.	
  Mas	
  os	
  brancos	
  
parecem	
  pensar	
  que	
  é.	
  Eles	
  se	
  enganam.	
  O	
  que	
  vocês	
  chamam	
  ‘natureza’	
  é,	
  em	
  nossa	
   língua,	
  urihi	
  a,	
  a	
   terra-­‐
Jloresta	
  e	
  sua	
   imagem	
  utupë	
  vista	
  pelos	
  xamãs:	
  urihinari	
  a.	
  É	
  porque	
  existe	
  essa	
   imagem	
  que	
  as	
  árvores	
  são	
  
vivas”	
  (Kopenawa,	
  2009,	
  p.	
  8).

	
   Trata-­‐se	
  da	
   Jigura	
  evocada	
  por	
  Kant	
  na	
  Resposta	
  a	
  Eberhard	
  como	
  exemplar	
  da	
   “distinção	
  estética”,	
  25

isto	
   é,	
   pré-­‐conceitual,	
   da	
   representação:	
   “como	
   a	
   do	
   selvagem	
   da	
   Nova	
   Holanda	
   que	
   visse	
   uma	
   casa	
   pela	
  
primeira	
  vez,	
  encontrando-­‐se	
  suJicientemente	
  perto	
  dela	
  para	
  distinguir-­‐lhe	
  todas	
  as	
  partes,	
  sem,	
  contudo,	
  ter	
  
dela	
  o	
  menor	
  conceito”	
   (Kant	
  apud	
  Brum	
  Torres,	
  2004,	
  p.	
  71).	
  A	
  Lógica	
  de	
   Jäsche	
   explica-­‐a	
  de	
  maneira	
  mais	
  
prolixa:	
  “Assim,	
  por	
  exemplo,	
  se	
  um	
  selvagem	
  vê	
  à	
  distância	
  uma	
  casa	
  cujo	
  uso	
  não	
  conhece,	
  ele	
  tem,	
  é	
  verdade,	
  
diante	
  de	
  si	
  na	
  representação	
  o	
  mesmo	
  objeto	
  representado	
  por	
  uma	
  outra	
  pessoa	
  que	
  o	
  conhece	
  de	
  maneira	
  
determinada	
   como	
   uma	
   habitação	
   destinada	
   a	
   pessoas.	
  Mas,	
   segundo	
   a	
   forma,	
   esse	
   conhecimento	
   de	
   um	
   e	
  
mesmo	
   objeto	
   é	
   diverso	
   em	
   ambos.	
   Em	
   um	
   é	
   mera	
   intuição,	
   no	
   outro,	
   intuição	
   e	
   conceito	
   ao	
   mesmo	
  
tempo”	
   (idem,	
   p.	
   71-­‐72).	
   Em	
   “Kant	
   e	
   o	
   selvagem	
   da	
   Nova	
   Holanda”,	
   Brum	
   Torres	
   conclui	
   o	
   seu	
   profundo	
  
comentário	
  acerca	
  do	
  objeto	
  do	
  intuitus	
  selvagem	
  referindo-­‐o	
  como	
  “magro	
  e	
  incontornável	
  ponto	
  de	
  partida	
  
de	
  seu	
  esclarecimento,	
  na	
  verdade,	
  base	
  de	
  todo	
  o	
  progresso	
  da	
  ciência”:	
  na	
  melhor	
  das	
  hipóteses,	
  uma	
  familiar	
  
“taberna”	
  (Brum	
  Torres,	
  2004,	
  p.	
  100),	
   jamais,	
  portanto,	
  uma	
  “casa	
  de	
  espíritos”	
   (aJinal,	
  é	
  de	
  supor	
  que	
   isso	
  
colocaria	
   em	
  xeque	
  nada	
  menos	
  que	
  o	
   supremo	
  princípio	
   transcendental,	
   o	
  da	
  apercepção	
  originária...).	
   Por	
  
Jim,	
   sobre	
   essa	
   mesma	
   Jigura,	
   não	
   posso	
   deixar	
   de	
   registrar	
   uma	
   passagem	
   da	
   Terceira	
   Crítica	
   onde	
   Kant	
  
sugere	
  que	
  a	
  pergunta	
  pela	
   razão	
  que	
   torna	
  necessária	
   a	
   existência	
  humana	
  –	
  ou	
   seja,	
   a	
  pergunta	
  pelo	
   “Jim	
  
terminal	
  [Endzweck]	
  de	
  toda	
  a	
  criação”,	
  que	
  não	
  é	
  senão	
  a	
  pergunta	
  pela	
  destinação	
  suprassensível,	
  moral,	
  do	
  
homem	
  (cf.	
  Kant,	
  2002a,	
  p.	
  276,	
  nota	
  252/B	
  401)	
  –	
   “não	
  seria	
   tão	
   fácil	
  de	
  responder	
  se	
  pensarmos	
  mais	
  ou	
  
menos	
   nos	
   habitantes	
   da	
   Nova	
   Holanda	
   ou	
   das	
   Ilhas	
   do	
   Fogo	
   [wenn	
   man	
   etwa	
   die	
   Neuholländer	
   oder	
  
Feuerländer	
  in	
  Gedanken	
  hat]”	
  (idem,	
  p.	
  22/B	
  300).

marco	
  antonio	
  valentim	
  |	
  a	
  sobrenatureza	
  da	
  catástrofe	
  

�20



europeu”	
   (Deleuze	
  &	
   Guattari,	
   1996,	
   p.	
   45-­‐46)	
   –	
   à	
   catástrofe	
   espiritual	
   perpetrada	
   pela	
  
Au<klärung.	
  

Odo’sha	
  

Estamos	
  nós	
   às	
   vésperas	
  da	
  mais	
  monstruosa	
   alteração	
  da	
   terra	
   e	
  da	
   época	
  do	
  

espaço	
  histórico	
  em	
  que	
  ela	
  pende?	
  Estamos	
  nós	
  diante	
  do	
  poente	
  para	
  uma	
  noite	
  

que	
  conduz	
  a	
  uma	
  outra	
  aurora?	
  Marchamos	
   justamente	
  para	
   ingressar	
  no	
  país	
  

histórico	
   desse	
   poente	
   da	
   terra?	
   Surge	
   só	
   agora	
   o	
   país	
   do	
   poente?	
   Será	
   esta	
  

Hespéria,	
  por	
  sobre	
  e	
  para	
   longe	
  de	
  Ocidente	
  e	
  Oriente,	
  por	
  meio	
  do	
  europeu	
  e	
  

através	
  dele,	
  o	
  lugar	
  da	
  futura	
  história	
  inicial?	
  Somos	
  nós	
  hodiernos	
  já	
  hespéricos	
  

em	
  um	
   sentido	
  que	
   somente	
   se	
   abre	
  mediante	
  nossa	
  passagem	
  para	
  dentro	
  da	
  

noite	
  do	
  mundo?	
  

Heidegger,	
  Caminhos	
  de	
  <loresta.	
  

	
   Similar	
   “diferença	
   de	
   mundo”	
   (Viveiros	
   de	
   Castro,	
   2002,	
   p.	
   398-­‐399)	
   é	
  
realizada,	
  primeiro	
  imanentemente	
  e	
  daí	
  por	
  relação	
  aos	
  brancos,	
  pelos	
  Ye’kuana	
  (vizinhos	
  
dos	
  Yanomami,	
  na	
  Amazônia	
  Setentrional)	
  na	
  forma	
  de	
  uma	
  ecosoJia	
  dos	
  “povos	
  do	
  céu”,	
  
exposta	
  no	
  ciclo	
  mítico	
  Watunna.	
  Conta-­‐se	
  que	
  essa	
  sabedoria	
  foi	
  inicialmente	
  transmitida	
  
aos	
  Ye’kuana	
  por	
  Medatia,	
  xamã	
  mítico	
  que	
  a	
  adquiriu	
  junto	
  aos	
  “donos	
  dos	
  animais”,	
  em	
  
uma	
  época	
  dominada	
  por	
  Odo’sha,	
  potência	
  cósmica	
  rival	
  de	
  Wanaadi,	
  demiurgo	
  dos	
  povos	
  
que	
   habitam	
   a	
   terra.	
   Animado	
   pelo	
   desejo	
   de	
   dominá-­‐la	
   inteiramente,	
   Odo’sha	
   havia	
  
instaurado	
  um	
  abismo	
  metaJísico	
  –	
   análogo	
  à	
  Grande	
  Divisão	
  moderna	
  entre	
  natureza	
  e	
  
cultura 	
  –	
  entre	
  os	
  povos	
  terrestres	
  e	
  os	
  celestes:	
  “Ninguém	
  mais	
  tinha	
  a	
  sabedoria”	
  (De	
  26

Civrieux	
  &	
  Guss,	
  1997,	
  p.	
  169).	
  Essa	
  ausência	
  de	
  sabedoria	
  constitui	
  a	
  condição	
  normal	
  dos	
  
humanos	
  –	
  pois	
  a	
  sabedoria,	
  pertencendo	
  a	
  Outrem,	
  é	
  originariamente	
  extra-­‐humana	
  –,	
  e	
  a	
  
razão	
  principal	
  pela	
  qual	
  eles	
  “têm	
  inimigos	
  [invisíveis]	
  em	
  todas	
  as	
  outras	
  casas”	
  (idem,	
  p.	
  

	
   Pelo	
  menos	
  se	
  se	
  considerar	
  que	
  a	
  ação	
  de	
  Odo’sha	
  e	
  a	
  dos	
  brancos-­‐modernos	
  têm	
  em	
  comum	
  o	
  fato	
  26

de	
  barrarem	
  a	
  possibilidade,	
  supremamente	
  ecológica,	
  de	
  comunicação	
  entre	
  os	
  povos	
  da	
  terra	
  e	
  os	
  do	
  céu.
	
   	
   	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

� 	
  21



172),	
   que	
   reagem	
   à	
   predação	
   cega	
   e	
   surda	
   de	
   que	
   são	
   alvo,	
   causando-­‐lhes	
   desastres	
   e	
  
doenças:	
  

Sem	
  os	
  xamãs,	
  nós	
  não	
  teríamos	
  nada.	
  Estaríamos	
  todos	
  vivendo	
  com	
  Odo’sha	
  e	
  

seu	
  povo,	
  os	
  maus	
  espíritos.	
  Nós	
  não	
  sabemos	
  como	
  ver	
  as	
  outras	
  casas.	
  Somos	
  

cegos	
   fora	
   de	
   nossas	
   próprias	
   casas.	
   Elas	
   são	
   invisíveis	
   para	
   nós.	
   Também	
   não	
  

conseguimos	
  ouvir	
  suas	
  vozes.	
  Somos	
  como	
  pessoas	
  surdas	
  nas	
  casas	
  de	
  outrem.	
  

Nem	
  sabemos	
  quando	
  as	
  adentramos.	
  Quando	
  olhamos	
  para	
  dentro	
  do	
  céu,	
   ele	
  

parece	
   vazio.	
   Não	
   podemos	
   ver	
   as	
   casas	
   deles.	
   Não	
   vemos	
   os	
   avós	
   daqueles	
  

outros	
  povos,	
  os	
  animais	
  e	
  as	
  plantas.	
  Eles	
  são	
  o	
  povo	
  do	
  céu.	
  Vivem	
  lá	
  em	
  cima	
  

no	
  céu.	
  Nós	
  não	
  sabemos	
  deles.	
  E	
  eles,	
  os	
  donos	
  das	
  outras	
  casas,	
  sabem	
  que	
  nós	
  

não	
  sabemos	
  (idem,	
  p.	
  165).	
  

	
   Segundo	
  o	
  Watunna,	
  tendo	
  sido	
  criado	
  por	
  Wanaadi	
  como	
  “dono	
  do	
  ferro”,	
  
Iadanaawi,	
   o	
  homem	
  branco,	
   foi	
   vencido	
  por	
   seu	
  duplo	
  monstruoso,	
   o	
   canibal	
   assassino	
  
Fañudu,	
   comandado	
   por	
   Odo’sha	
   para	
   vingar-­‐se	
   de	
  Wanaadi	
  mediante	
   o	
   extermínio	
   e	
   a	
  
escravização	
   dos	
   Ye’kuana.	
   A	
   serviço	
   de	
   Odo’sha,	
   os	
   brancos	
   conJiguram,	
   portanto,	
  
exponencialmente	
  a	
  sua	
  obra	
  contra-­‐xamânica	
  de	
  sujeição	
  e	
  destruição	
  (cf.	
  De	
  Civrieux	
  &	
  
Guss,	
   1997,	
   p.	
   4-­‐12;	
   e	
   Andrade,	
   2011,	
   p.	
   33-­‐37).	
   Mostra-­‐o,	
   de	
   forma	
   exemplar,	
   uma	
  
narrativa	
   escatológica	
   que	
   integra	
   o	
  Watunna	
   como	
   seu	
   “último	
   ato”	
   (Andrade,	
   2009,	
   p.	
  
16),	
   e	
   que	
   foi	
   recolhida	
   por	
   Karenina	
   Vieira	
   Andrade	
   junto	
   aos	
   Ye’kuana	
   de	
   Auaris	
   (no	
  
Brasil).	
   Tornando	
   maximamente	
   manifestos	
   o	
   caráter	
   cosmopolítico	
   e	
   o	
   motivo	
  
“antropogênico”,	
   moderno,	
   da	
   catástrofe,	
   essa	
   profecia	
   narra	
   o	
   desaparecimento	
   dos	
  
Ye’kuana,	
  causado	
  pela	
  chegada	
  dos	
  brancos,	
  como	
  o	
  início	
  das	
  catástrofes	
  que,	
  de	
  um	
  lado,	
  
aniquilarão	
  o	
  mundo	
  dominado	
  pelos	
  “donos	
  do	
  ferro”,	
  mas	
  que,	
  de	
  outro,	
  originarão	
  um	
  
novo	
  começo	
  para	
  os	
  próprios	
  Ye’kuana.	
  

	
   A	
   exemplo	
   do	
   discurso	
   de	
   Kopenawa,	
   que	
   também	
   alude	
   à	
   possibilidade	
  
remota	
  desse	
  recomeço	
  –	
  inclusive	
  para	
  os	
  brancos,	
  só	
  que	
  “tornados	
  outros”	
  (Kopenawa	
  
&	
  Albert,	
  2010,	
  p.	
  540)	
  –,	
  a	
  profecia	
  ye’kuana	
  estabelece	
  um	
  vínculo	
  sobrenatural	
  entre	
  a	
  
sua	
   extinção	
   cultural	
   e	
   os	
   desastres	
   naturais,	
   anunciando,	
   além	
  disso,	
   o	
   surgimento	
   por	
  
assim	
  dizer	
  “geontológico”	
  (Povinelli,	
  2014)	
  de	
  outra	
  humanidade,	
  a	
  irromper	
  literalmente	
  
de	
   dentro	
   da	
   rocha	
   (como	
   sucedeu	
   aos	
   os	
   primeiros	
   Ye’kuana).	
   Se,	
   segundo	
   constatam	
  
Danowski	
  e	
  Viveiros	
  de	
  Castro,	
  “o	
  genocídio	
  dos	
  povos	
  ameríndios	
  –	
  o	
  Jim	
  do	
  mundo	
  para	
  

marco	
  antonio	
  valentim	
  |	
  a	
  sobrenatureza	
  da	
  catástrofe	
  

�22



eles	
   –	
   foi	
   o	
   começo	
   do	
   mundo	
   moderno	
   na	
   Europa”	
   (2014,	
   p.	
   141),	
   o	
   Jim	
   do	
   mundo	
  
moderno	
   há	
   de	
   ser	
   a	
   origem	
   de	
   um	
   outro-­‐mundo,	
   verdadeiramente	
   novo.	
   Desesperado	
  
otimismo	
  etnocêntrico?!	
  AJinal,	
  indaga	
  Andrade	
  com	
  perplexidade,	
  “será	
  que	
  de	
  fato	
  estes	
  
homens	
  acreditam	
  que	
  não	
  há	
  nada	
  que	
  se	
  possa	
  fazer,	
  além	
  de	
  cruzar	
  os	
  braços	
  e	
  assistir	
  
ao	
  Jim	
  de	
  seu	
  povo,	
  assistir	
  aos	
  jovens	
  se	
  matando,	
  porque	
  esse	
  é	
  seu	
  destino?”	
  (2009,	
  p.	
  
23).	
  Ou	
  será	
  que	
  essa	
  sua	
  profecia	
   consiste	
  em	
  rigoroso	
  corolário	
  a	
  uma	
  sabedoria	
  anti-­‐
antropocênica	
  que	
   “transpõe	
  para	
  o	
   futuro	
  a	
  noção	
   fundamental	
  da	
   consubstancialidade	
  
entre	
  humanidade	
   [isto	
  é,	
   experiência	
  e	
  perspectiva]	
  e	
  mundo”	
   (Danowski	
  &	
  Viveiros	
  de	
  
Castro,	
   2014,	
   p.	
   102,	
   106),	
   experimentando,	
   no	
   espírito	
   e	
   na	
   carne,	
   a	
   impossibilidade	
  
ecológica	
   de	
   uma	
   “humanidade	
   sem	
  mundo”	
   e	
   de	
   um	
  mundo	
   desumano	
   (“sem	
   gente”),	
  
livres	
   de	
   limites	
   materiais	
   e	
   de	
   diferenças	
   étnicas,	
   tais	
   como	
   almejados	
   pelos	
   agentes	
  
históricos	
  do	
  Antropoceno,	
  servos	
  de	
  Odo’sha?	
  

	
   Encerro	
   com	
   a	
   leitura	
   da	
   referida	
   profecia	
   ye’kuana	
   –	
   à	
   espera	
   de	
   uma	
  
interpretação	
   condizente	
   por	
   parte	
   de	
   nossa	
   JilosoJia,	
   quase	
   sempre	
   preocupada	
   com	
   a	
  
conservação	
  ou	
  a	
  reforma	
  de	
  um	
  mundo	
  desde	
  sempre	
  insustentável:	
  

O	
  povo	
  Ye’kuana	
  está	
  destinado	
  a	
  desaparecer.	
  Nós,	
  Ye’kuana,	
  vamos	
  nos	
  misturar	
  

com	
   os	
   brancos	
   e	
   será	
   o	
   começo	
   do	
   Jim.	
   […]	
   Os	
   antigos	
   föwai	
   [xamãs]	
   nos	
  

contaram	
  como	
  tudo	
  iria	
  acontecer.	
  Os	
  brancos	
  chegarão	
  com	
  suas	
  armas,	
  aviões,	
  

livros.	
  Os	
  Ye’kuana	
  aprenderão	
  a	
  língua	
  deles	
  e	
  então	
  começará	
  o	
  Jim	
  deste	
  ciclo.	
  

[…]	
  Os	
  brancos	
  estão	
  por	
  todos	
  os	
  lados,	
  em	
  nossas	
  terras	
  e	
  ao	
  nosso	
  redor.	
  O	
  Jim	
  

desta	
  era,	
  como	
  nos	
  disseram	
  nossos	
  föwai,	
  já	
  está	
  em	
  curso.	
  […]	
  Nós	
  seremos	
  os	
  

primeiros	
   a	
   acabar,	
   antes	
   do	
   Jim	
   deste	
   mundo.	
  Wanaadi	
   poupará	
   seu	
   povo	
   do	
  

sofrimento	
  Jinal.	
  Os	
  brancos	
  Jicarão	
  na	
  terra	
  e	
  sofrerão	
  até	
  o	
  Jim.	
  […]	
  O	
  sol,	
  criado	
  

por	
   Wanaadi	
   para	
   vigiar	
   esta	
   terra,	
   está	
   assistindo	
   tudo	
   lá	
   de	
   cima.	
   Wanaadi	
  

sempre	
  pergunta	
  a	
  ele,	
  então,	
  ainda	
  há	
  beiju	
  secando?	
  O	
  sol	
  responde	
  que	
  ainda	
  

há.	
  O	
  sol	
  sempre	
  vê	
  se	
  há	
  beiju	
  aqui	
  na	
  terra,	
  secando,	
  para	
  saber	
  se	
  ainda	
  há	
  so’to	
  

[gente].	
   Quando	
   não	
   houver	
  mais	
   beijus	
   secando	
   ao	
   sol	
   é	
   porque	
   não	
   há	
  mais	
  

Ye’kuana.	
   Por	
   isso,	
   as	
   mulheres	
   sempre	
   colocam	
   beiju	
   ao	
   sol,	
   em	
   cima	
   dos	
  

telhados	
  das	
  casas,	
  para	
  que	
  sequem.	
  Chegará	
  o	
  dia	
  em	
  que	
  Wanaadi	
  chamará	
  o	
  

sol	
  mais	
  uma	
  vez	
  e	
  este	
  dirá:	
  acabaram-­‐se	
  os	
  beijus,	
  e	
  então	
  Wanaadi	
  saberá	
  que	
  

os	
   Ye’kuana	
   acabaram.	
   Ele	
   enviará	
   o	
   sol	
   para	
   queimar	
   a	
   terra.	
   Depois,	
   virá	
   o	
  

dilúvio	
  e	
  a	
  água	
  cobrirá	
   tudo.	
   […]	
  Existem	
  muitos	
  sinais	
  que	
   indicam	
  que	
  o	
   Jim	
  

está	
   cada	
   vez	
   mais	
   próximo.	
   […]	
   Catástrofes	
   e	
   guerras	
   ocorrerão	
   pelo	
   mundo.	
  

	
   	
   	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

� 	
  23



Quando	
  este	
  mundo	
  acabar,	
  lua	
  e	
  estrela	
  morrerão	
  também,	
  cairão	
  do	
  céu	
  aqui	
  na	
  

terra.	
  Durante	
  muito	
  tempo,	
  nada	
   irá	
  acontecer,	
  até	
  quando	
  Wanaadi	
  retornar	
  à	
  

terra.	
  Os	
  velhos	
  voltarão	
  jovens,	
  não	
  haverá	
  mais	
  doenças,	
  tudo	
  será	
  novamente	
  

como	
  foi	
  um	
  dia.	
  Odo’sha	
  morrerá	
  junto	
  com	
  este	
  mundo.	
  […]	
  Por	
  isso,	
  Wanaadi	
  

mandará	
  o	
  dilúvio	
  depois	
  do	
  fogo,	
  para	
  matar	
  Odo’sha,	
  que	
  vive	
  em	
  cavernas.	
  Não	
  

restará	
  mais	
  nada.	
  Há	
  uma	
  serra	
  perto	
  do	
  Rio	
  Cuntinamo	
  onde	
  estão	
  os	
  Jilhos	
  de	
  

Wanaadi.	
  Eles	
   sairão	
  depois	
  que	
  a	
   terra	
   secar.	
  Hoje,	
  quando	
  passamos	
  por	
   lá,	
   é	
  

possível	
   ouvi-­‐los	
   de	
   dentro	
   da	
   montanha,	
   mas	
   não	
   podemos	
   vê-­‐los.	
   Quando	
   o	
  

novo	
   ciclo	
   começar,	
   os	
   Ye’kuana	
   retornarão	
   como	
   senhores	
   desta	
   terra.	
   Os	
  

brancos	
  sofrerão	
  como	
  sofrem	
  os	
  índios	
  hoje.	
  Eles	
  tiveram	
  sua	
  chance	
  e	
  Jizeram	
  

tudo	
   errado,	
   não	
   seguiram	
   os	
   ensinamentos	
   de	
  Wanaadi.	
   É	
   chegada	
   a	
   hora	
   do	
  

povo	
  Ye’kuana	
  (Andrade,	
  2009,	
  p.	
  15-­‐16).	
  

*	
   *	
   *	
  

	
   “A	
   minha	
   ideia”	
   –	
   disse	
   recentemente	
   Davi	
   Kopenawa 	
   –	
   “vai	
   Jicar	
   na	
  27

JilosoJia	
  de	
  vocês”.	
  

	
   Que	
  assim	
  seja.	
  

	
   Em	
  conferência	
  intitulada	
  “O	
  cosmo	
  segundo	
  os	
  Yanomami:	
  Urihi	
  e	
  Hutukara”	
  e	
  proferida	
  no	
  evento	
  27

“Davi	
   Kopenawa	
   e	
   a	
   Hutukara:	
   um	
   encontro	
   com	
   a	
   cosmopolítica	
   yanomami”,	
   realizado	
   de	
   04	
   a	
   08	
   de	
  
novembro	
  de	
  2013	
  em	
  Belo	
  Horizonte	
  e	
  promovido	
  pelo	
  Instituto	
  de	
  Estudos	
  Avançados	
  Transdisciplinares	
  da	
  
Universidade	
  Federal	
  de	
  Minas	
  Gerais	
  (IEAT/UFMG).

marco	
  antonio	
  valentim	
  |	
  a	
  sobrenatureza	
  da	
  catástrofe	
  

�24



BibliograFia	
  

Albert,	
  B.	
  2002.	
  “O	
  outro	
  canibal	
  e	
  a	
  queda	
  do	
  céu.	
  Uma	
  crítica	
  xamânica	
  da	
  economia	
  
política	
  da	
  natureza	
  (Yanomami)”.	
  In:	
  Albert,	
  B.	
  &	
  Ramos,	
  A.	
  (orgs.)	
  Paci<icando	
  o	
  branco:	
  
cosmologias	
  do	
  contato	
  no	
  Norte-­Amazônico.	
  São	
  Paulo:	
  Editora	
  UNESP.	
  

_____.	
  2014.	
  “Yanomami:	
  retour	
  sur	
  image(s)”.	
  In:	
  Fondation	
  Cartier	
  trente	
  ans	
  pour	
  l’art	
  
contemporain,	
  vol.	
  2.	
  Paris:	
  Fondation	
  Cartier.	
  

Almeida,	
  M.	
  W.	
  de	
  B.	
  2013.	
  Caipora	
  e	
  outros	
  conJlitos	
  ontológicos.	
  Revista	
  de	
  Antropologia	
  
da	
  UFSCar,	
  5(1):	
  7-­‐28.	
  

Andrade,	
  K.	
  V.	
  2009.	
  Wätunnä:	
  a	
  força	
  de	
  uma	
  profecia	
  ye’kuana.	
  Tellus,	
  17:	
  11-­‐31.	
  

______.	
  2011.	
  “Jogando	
  com	
  espelhos:	
  os	
  Ye’kuana	
  e	
  seus	
  outros”.	
  In:	
  Lima,	
  E.	
  C.	
  de	
  &	
  
Córdoba,	
  L.	
  (orgs.)	
  Os	
  outros	
  dos	
  outros:	
  relações	
  de	
  alteridade	
  na	
  etnologia	
  sul-­americana.	
  
Curitiba:	
  Editora	
  UFPR.	
  

Barcelos	
  Neto,	
  A.	
  2008.	
  Apapaatai:	
  rituais	
  de	
  máscaras	
  no	
  Alto	
  Xingu.	
  São	
  Paulo:	
  Edusp.	
  

Brum	
  Torres,	
  J.	
  C.	
  2004.	
  “Kant	
  e	
  o	
  selvagem	
  da	
  Nova	
  Holanda”.	
  In:	
  Brum	
  Torres,	
  J.	
  C.	
  
Transcendentalismo	
  e	
  dialética:	
  ensaios	
  sobre	
  Kant,	
  Hegel,	
  o	
  marxismo	
  e	
  outros	
  estudos.	
  
Porto	
  Alegre:	
  L&PM.	
  

Chakrabarty,	
  D.	
  2013.	
  O	
  clima	
  da	
  história:	
  quatro	
  teses.	
  Tradução	
  de	
  Idelber	
  Avelar	
  
(coord.).	
  Sopro	
  –	
  Pan<leto	
  Político-­Cultural,	
  91:	
  2-­‐22.	
  

Danowski,	
  D.	
  &	
  Viveiros	
  de	
  Castro,	
  E.	
  2014.	
  Há	
  mundo	
  por	
  vir?	
  Ensaio	
  sobre	
  os	
  medos	
  e	
  os	
  
<ins.	
  Desterro	
  [Florianópolis]:	
  Cultura	
  e	
  Barbárie,	
  Instituto	
  Socioambiental.	
  

De	
  Civrieux,	
  M.	
  &	
  Guss,	
  D.	
  M.	
  1997.	
  Watunna:	
  An	
  Orinoco	
  Creation	
  Cycle.	
  Austin:	
  University	
  
of	
  Texas	
  Press.	
  

Deleuze,	
  G.	
  &	
  Guattari,	
  F.	
  1996.	
  Mil	
  platôs:	
  capitalismo	
  e	
  esquizofrenia,	
  vol.	
  3.	
  Tradução	
  de	
  
Aurélio	
  Guerra	
  Neto	
  et	
  alli.	
  Rio	
  de	
  Janeiro:	
  Editora	
  34.	
  

Deleuze,	
  G.	
  &	
  Parnet,	
  C.	
  1998.	
  Diálogos.	
  Tradução	
  de	
  Eloisa	
  Araújo	
  Ribeiro.	
  São	
  Paulo:	
  
Escuta.	
  

Gonçalves,	
  M.	
  A.	
  2001.	
  O	
  mundo	
  inacabado:	
  ação	
  e	
  criação	
  em	
  uma	
  cosmologia	
  amazônica.	
  
Etnogra<ia	
  pirahã.	
  Rio	
  de	
  Janeiro:	
  Editora	
  UFRJ.	
  

Guss,	
  D.	
  M.	
  1994.	
  Tejer	
  y	
  cantar.	
  Traducción	
  de	
  Carolina	
  Escalona.	
  Caracas:	
  Monte	
  Avila/
Latinoamericana.	
  

	
   	
   	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

� 	
  25



Heidegger,	
  M.	
  1990.	
  Gesamtausgabe	
  II.	
  Abteilung:	
  Vorlesungen	
  1923-­1944,	
  Band	
  26:	
  
Metaphysische	
  Anfangsgründe	
  der	
  Logik	
  im	
  Ausgang	
  von	
  Leibniz.	
  Frankfurt	
  am	
  Main:	
  
Vittorio	
  Klostermann.	
  

_____.	
  1996.	
  Gesamtausgabe	
  II.	
  Abteilung:	
  Vorlesungen	
  1919-­1944,	
  Band	
  27:	
  Einleitung	
  in	
  die	
  
Philosophie.	
  Frankfurt	
  am	
  Main:	
  Vittorio	
  Klostermann.	
  

_____.	
  1997.	
  Gesamtausgabe	
  I.	
  Abteilung:	
  Veröffentlichte	
  Schriften	
  1910-­1976,	
  Band	
  10:	
  Der	
  
Satz	
  vom	
  Grund.	
  Frankfurt	
  am	
  Main:	
  Vittorio	
  Klostermann.	
  

_____.	
  2012.	
  Resenha	
  crítica	
  de	
  A	
  <iloso<ia	
  das	
  formas	
  simbólicas,	
  Parte	
  II:	
  “O	
  pensamento	
  
mítico”,	
  de	
  Cassirer.	
  Apresentação	
  e	
  tradução	
  de	
  M.	
  A.	
  Valentim.	
  Sopro	
  –	
  Pan<leto	
  Político-­
Cultural,	
  76:	
  2-­‐14.	
  

Husserl,	
  E.	
  2006.	
  Idéias	
  para	
  uma	
  fenomenologia	
  pura	
  e	
  para	
  uma	
  <iloso<ia	
  fenomenológica:	
  
introdução	
  geral	
  à	
  fenomenologia	
  pura.	
  Tradução	
  de	
  Márcio	
  Suzuki.	
  Aparecida:	
  Idéias	
  &	
  
Letras.	
  

Kant,	
  I.	
  1975.	
  Da	
  utilidade	
  de	
  uma	
  nova	
  crítica	
  da	
  razão	
  pura	
  (Resposta	
  a	
  Eberhard).	
  
Tradução	
  de	
  Márcio	
  Pugliesi	
  e	
  Edson	
  Bini.	
  São	
  Paulo:	
  Hemus.	
  

_____.	
  1980.	
  Crítica	
  da	
  razão	
  pura.	
  Tradução	
  de	
  Valerio	
  Rohden	
  e	
  Udo	
  Baldur	
  Moosburger.	
  
São	
  Paulo:	
  Abril	
  Cultural	
  (Os	
  Pensadores).	
  

_____.	
  1991.	
  The	
  Metaphysics	
  of	
  Morals.	
  Translated	
  by	
  Mary	
  Gregor.	
  Cambridge:	
  Cambridge	
  
University	
  Press.	
  

_____.	
  1996.	
  Religious	
  and	
  Rational	
  Theology.	
  Translated	
  by	
  Allen	
  W.	
  Wood	
  and	
  George	
  Di	
  
Giovanni.	
  Cambridge:	
  Cambridge	
  University	
  Press.	
  

_____.	
  2002a.	
  Crítica	
  da	
  faculdade	
  do	
  juízo.	
  Tradução	
  de	
  Valerio	
  Rohden	
  e	
  António	
  Marques.	
  
2a.	
  ed.	
  Rio	
  de	
  Janeiro:	
  Forense	
  Universitária.	
  

_____.	
  2002b.	
  Crítica	
  da	
  razão	
  prática.	
  Tradução	
  de	
  Valerio	
  Rohden.	
  São	
  Paulo:	
  Martins	
  
Fontes.	
  

_____.	
  2006.	
  Antropologia	
  de	
  um	
  ponto	
  de	
  vista	
  pragmático.	
  Tradução	
  de	
  Clélia	
  Aparecida	
  
Martins.	
  São	
  Paulo:	
  Iluminuras.	
  

Kelly,	
  J.	
  A.	
  2014.	
  Review	
  of	
  La	
  chute	
  du	
  ciel.	
  Paroles	
  d’un	
  chaman	
  yanomami	
  (The	
  Falling	
  Sky.	
  
Words	
  of	
  a	
  Yanomami	
  Shaman).	
  Paris:	
  Plon,	
  2010.	
  Anthropology	
  and	
  Humanism,	
  39(1):	
  
108-­‐120.	
  

Kohn,	
  E.	
  2013.	
  How	
  forests	
  think:	
  toward	
  an	
  anthropology	
  beyond	
  the	
  human.	
  Berkeley:	
  
University	
  of	
  California	
  Press.	
  

Kopenawa,	
  D.	
  2000.	
  Descobrindo	
  os	
  brancos.	
  Depoimento	
  recolhido,	
  traduzido	
  e	
  editado	
  
por	
  Bruce	
  Albert.	
  In:	
  Ricardo,	
  C.	
  A.	
  (ed.)	
  Povos	
  indígenas	
  no	
  Brasil,	
  1996-­2000.	
  São	
  Paulo:	
  
Instituto	
  Socioambiental.	
  

marco	
  antonio	
  valentim	
  |	
  a	
  sobrenatureza	
  da	
  catástrofe	
  

�26



Kopenawa,	
  D.	
  2009.	
  Urihi	
  a.	
  Depoimento	
  recolhido,	
  traduzido	
  e	
  editado	
  por	
  Bruce	
  Albert.	
  
In:	
  Albert,	
  B.	
  &	
  Milliken,	
  W.	
  Urihi	
  a:	
  a	
  terra-­<loresta	
  yanomami.	
  São	
  Paulo:	
  Instituto	
  
Socioambiental.	
  

Kopenawa,	
  D.	
  &	
  Albert,	
  B.	
  2003.	
  “Les	
  ancêtres	
  animaux”.	
  In:	
  Albert,	
  B.	
  &	
  Chandès,	
  H.	
  (eds.)	
  
Yanomami	
  –	
  L’esprit	
  de	
  la	
  forêt.	
  Paris:	
  Fondation	
  Cartier/Actes	
  Sud.	
  

_____.	
  2010.	
  La	
  chute	
  du	
  ciel.	
  Paroles	
  d’un	
  chaman	
  yanomami.	
  Paris:	
  Plon.	
  

Krenak,	
  A.	
  1999.	
  “O	
  eterno	
  retorno	
  do	
  encontro”.	
  In:	
  Novaes,	
  A.	
  (org.)	
  A	
  outra	
  margem	
  do	
  
Ocidente.	
  São	
  Paulo:	
  Minc/Funarte-­‐Companhia	
  das	
  Letras.	
  

Land,	
  N.	
  1992.	
  “Fanged	
  noumenon	
  (passion	
  of	
  the	
  cyclone)”.	
  In:	
  Land,	
  N.	
  The	
  thirst	
  for	
  
annihilation:	
  Georges	
  Bataille	
  and	
  virulent	
  nihilism	
  (an	
  essay	
  in	
  atheistic	
  religion).	
  London,	
  
New	
  York:	
  Routledge.	
  

_____.	
  2012.	
  Fanged	
  Noumena.	
  Collected	
  Writings:	
  1987-­2007.	
  Edited	
  by	
  R.	
  MacKay	
  &	
  R.	
  
Brassier.	
  Second	
  Edition.	
  London:	
  Urbanomic.	
  

Latour,	
  B.	
  1994.	
  Jamais	
  fomos	
  modernos:	
  ensaio	
  de	
  antropologia	
  simétrica.	
  Tradução	
  de	
  
Carlos	
  Irineu	
  da	
  Costa.	
  Rio	
  de	
  Janeiro:	
  Editora	
  34.	
  

_____.	
  2002.	
  War	
  of	
  the	
  Worlds:	
  What	
  About	
  Peace?	
  Translated	
  by	
  Charlotte	
  Bigg.	
  Chicago:	
  
Prickly	
  Paradigm	
  Press.	
  

_____.	
  2012.	
  Enquête	
  sur	
  les	
  modes	
  d’existence:	
  une	
  anthropologie	
  des	
  Modernes.	
  Paris:	
  La	
  
Découverte.	
  

Lemos,	
  F.	
  2014.	
  Kant	
  e	
  o	
  Monstro.	
  Kriterion,	
  129:	
  189-­‐203.	
  

Lévi-­‐Strauss,	
  C.	
  2013.	
  “Jean-­‐Jacques	
  Rousseau,	
  fundador	
  das	
  ciências	
  do	
  homem”.	
  In:	
  Lévi-­‐
Strauss,	
  C.	
  Antropologia	
  estrutural	
  dois.	
  Tradução	
  de	
  Beatriz	
  Perrone-­‐Moysés.	
  São	
  Paulo:	
  
Cosac	
  Naify.	
  

Lévy-­‐Bruhl,	
  L.	
  1963.	
  Le	
  surnaturel	
  et	
  la	
  nature	
  dans	
  la	
  mentalité	
  primitive.	
  Nouvelle	
  Édition.	
  
Paris:	
  Presses	
  Universitaires	
  de	
  France.	
  

Lima,	
  T.	
  S.	
  1996.	
  O	
  dois	
  e	
  seu	
  múltiplo:	
  reJlexões	
  sobre	
  o	
  perspectivismo	
  em	
  uma	
  
cosmologia	
  tupi.	
  Mana,	
  2(2):	
  21-­‐47.	
  

_____.	
  2005.	
  Um	
  peixe	
  olhou	
  para	
  mim:	
  o	
  povo	
  Yudjá	
  e	
  a	
  perspectiva.	
  São	
  Paulo:	
  Editora	
  
UNESP.	
  

Marubo,	
  L.	
  B.	
  K.	
  2006.	
  É	
  tudo	
  pensamento	
  de	
  pajé.	
  Depoimento	
  recolhido,	
  traduzido	
  e	
  
editado	
  por	
  Pedro	
  Cesarino	
  em	
  dezembro	
  de	
  2005.	
  In:	
  Ricardo,	
  B.	
  &	
  Ricardo,	
  F.	
  (eds.)	
  Povos	
  
indígenas	
  no	
  Brasil,	
  2001-­2005.	
  São	
  Paulo:	
  Instituto	
  Socioambiental.	
  

Morton,	
  T.	
  2013.	
  Hyperobjects:	
  Philosophy	
  and	
  Ecology	
  after	
  the	
  End	
  of	
  the	
  World.	
  
Minneapolis,	
  London:	
  University	
  of	
  Minnesota	
  Press.	
  
	
   	
   	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

� 	
  27



Nimuendaju,	
  C.	
  1981.	
  Fragmentos	
  de	
  religião	
  e	
  tradição	
  dos	
  índios	
  Sipáia.	
  Versão	
  
elaborada	
  por	
  Eduardo	
  Viveiros	
  de	
  Castro	
  e	
  Charlotte	
  Emmerich.	
  Religião	
  e	
  Sociedade,	
  7:	
  
3-­‐47.	
  

Povinelli,	
  E.	
  2014.	
  Geontologias	
  e	
  o	
  imaginário	
  do	
  carbono.	
  Entrevista	
  concedida	
  a	
  Juliana	
  
Fausto	
  em	
  03/08/2014.	
  Disponível	
  em:	
  http://osmilnomesdegaia.eco.br/2014/09/24/
povinelli-­‐haraway-­‐e-­‐agradecimentos/.	
  

Stengers,	
  I.	
  2005.	
  The	
  Cosmopolitical	
  Proposal.	
  In:	
  Latour,	
  B.	
  &	
  Weibel,	
  P.	
  Making	
  Things	
  
Public.	
  Atmospheres	
  of	
  Democracy.	
  Cambridge:	
  The	
  MIT	
  Press.	
  

_____.	
  2009.	
  Au	
  temps	
  des	
  catastrophes.	
  Résister	
  à	
  la	
  barbarie	
  qui	
  vient.	
  Paris:	
  La	
  Découverte.	
  

Sztutman,	
  R.	
  (org.)	
  2008.	
  Encontros	
  –	
  Eduardo	
  Viveiros	
  de	
  Castro.	
  Rio	
  de	
  Janeiro:	
  Beco	
  do	
  
Azougue.	
  

Tugny,	
  R.	
  P.	
  de.	
  2013.	
  “Um	
  Jio	
  para	
  o	
  ĩnmõxa:	
  aproximações	
  de	
  uma	
  estética	
  maxakali”.	
  In:	
  
Anais	
  do	
  I	
  Colóquio	
  de	
  Etnomusicologia	
  da	
  UNESPAR/FAP.	
  Curitiba:	
  UNESPAR/Campus	
  de	
  
Curitiba	
  II	
  –	
  Faculdade	
  de	
  Artes	
  do	
  Paraná.	
  

Valentim,	
  M.	
  A.	
  2012a.	
  “Naturereignisse:	
  Heidegger	
  e	
  o	
  extramundano”.	
  In:	
  Wu,	
  R.	
  &	
  
Nascimento,	
  C.	
  R.	
  (orgs.)	
  A	
  obra	
  inédita	
  de	
  Heidegger.	
  São	
  Paulo:	
  LiberArs.	
  

_____.	
  2012b.	
  “A	
  inumanidade	
  do	
  homem:	
  Heidegger	
  e	
  o	
  enigma	
  do	
  acontecimento”.	
  In:	
  
Veiga,	
  I.	
  S.	
  &	
  Schio,	
  S.	
  M.	
  (orgs.)	
  Heidegger	
  e	
  sua	
  época:	
  1920-­1930.	
  Porto	
  Alegre:	
  Clarinete.	
  

_____.	
  2013.	
  Extramundanidade	
  e	
  sobrenatureza.	
  Natureza	
  Humana,	
  15(2):	
  48-­‐93.	
  

_____.	
  2014.	
  A	
  sobrenatureza	
  da	
  catástrofe.	
  Revista	
  Landa,	
  3(1):	
  3-­‐25.	
  

Viveiros	
  de	
  Castro,	
  E.	
  2002.	
  A	
  inconstância	
  da	
  alma	
  selvagem.	
  São	
  Paulo:	
  Cosac	
  Naify.	
  

_____.	
  2006.	
  A	
  Jloresta	
  de	
  cristal:	
  notas	
  sobre	
  a	
  ontologia	
  dos	
  espíritos	
  amazônicos.	
  
Cadernos	
  de	
  Campo,	
  14/15:	
  319-­‐338.	
  

_____.	
  2009.	
  Métaphysiques	
  cannibales:	
  lignes	
  d’anthropologie	
  post-­structurale.	
  Traduit	
  par	
  
Oiara	
  Bonilla.	
  Paris:	
  Presses	
  Universitaires	
  de	
  France.	
  

_____.	
  2011.	
  O	
  medo	
  dos	
  outros.	
  Revista	
  de	
  Antropologia,	
  54(2):	
  885-­‐917.	
  

marco	
  antonio	
  valentim	
  |	
  a	
  sobrenatureza	
  da	
  catástrofe	
  

�28

http://osmilnomesdegaia.eco.br/2014/09/24/povinelli-haraway-e-agradecimentos/

