
	
  

	
   	
   	
  

	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

1	
  

	
  

Limitar	
  o	
  limite:	
  modos	
  de	
  subsistência	
  

Alexandre	
  Nodari	
  

“lugar:	
   here.	
   à	
   beira	
   da	
   selva.	
   ao	
   largo	
   do	
   civilized.	
   juntar	
   as	
   coisas:	
   fazer	
   o	
  

presente:	
  viver:	
  construir	
  o	
  futuro.”	
  (Hélio	
  Oiticica)	
  

	
  

 



	
  

	
  

alexandre	
  nodari	
  |	
  limitar	
  o	
  limite:	
  modos	
  de	
  subsistência	
  
	
  

2	
  

	
  

Montagem	
  da	
  proposição	
  subterraneam	
  TROPICALIA	
  	
  –	
  Hélio	
  Oiticica	
  (1969?).	
  Alto:	
  babylonests,	
  Nova	
  Iorque	
  |	
  
Meio:	
  colidouescapo,	
  Augusto	
  de	
  Campos	
  |	
  Embaixo:	
  Família	
  no	
  semi-­‐árido	
  nordestino	
  (foto	
  de	
  Carlos	
  Vergara)	
  

 

 

 



	
  

	
   	
   	
  

	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

3	
  

	
  

	
  

Subterrânia	
  2	
  –	
  Hélio	
  Oiticica	
  (1969)	
  

 

Consumir	
  o	
  consumo	
  

Em	
   1968,	
   os	
   últimos	
   revolucionários	
   da	
   modernidade	
   (ou	
   os	
   primeiros	
   da	
  

primavera	
  por	
  vir)	
  entoaram	
  mundo	
  afora	
  uma	
  palavra	
  de	
  ordem:	
  “É	
  proibido	
  proibir”.	
  A	
  

fórmula	
  não	
  se	
  confundia	
  com	
  a	
  mera	
   transgressão,	
  na	
  medida	
  em	
  que	
  afirmava	
  em	
  um	
  

meta-­‐nível	
   a	
   proibição.	
  Desse	
  modo,	
   o	
   que	
   se	
   contestava	
   era	
   a	
   lógica	
   normativa	
   em	
   sua	
  

própria	
   raiz,	
  pois,	
  no	
   fundo,	
  obedecer	
  e	
  aplicar	
  a	
   lei	
   é	
  uma	
  mesma	
  coisa:	
   a	
   transgressão	
  

está	
  contida	
  no	
  próprio	
  limite,	
  o	
  ultrapassamento	
  da	
  lei	
  a	
  confirma	
  e	
  a	
  reforça.	
  O	
  exemplo	
  

mais	
   claro	
  dessa	
  estrutura	
  normativa	
   talvez	
   seja	
  o	
   talião,	
  uma	
  norma	
  de	
  equivalência:	
   a	
  

pena	
  é	
  tal	
  qual	
  o	
  crime.	
  A	
  lei	
  cria	
  uma	
  identidade	
  entre	
  dois	
  atos	
  distintos	
  por	
  meio	
  de	
  uma	
  

economia:	
   um	
   e	
   outro	
   olho	
   (crime	
   e	
   castigo)	
   tornam-­‐se	
   olho	
   por	
   olho:	
   reciprocidade	
  

negativa.	
  O	
  famoso	
  adágio	
  não	
  é	
  olho	
  por	
  olho	
  por	
  olho...,	
  mas	
  olho	
  por	
  olho,	
  dente	
  por	
  dente	
  

–	
   não	
   uma	
   série	
   de	
   acontecimentos,	
  mas	
   de	
   equivalências.	
  Dito	
   de	
   outro	
  modo,	
   a	
   lógica	
  



	
  

	
  

alexandre	
  nodari	
  |	
  limitar	
  o	
  limite:	
  modos	
  de	
  subsistência	
  
	
  

4	
  

proibitiva	
  e	
  sua	
  economia	
  da	
  transgressão	
  produzem	
  uma	
  redução	
  daquilo	
  que	
  se	
  pode	
  ou	
  

não	
   fazer	
   a	
   um	
   dever	
   positivo	
   ou	
   negativo	
   –	
   e	
   por	
   isso	
   Tarde	
   comparou	
   a	
   lei	
   a	
   uma	
  

barragem	
   dos	
   possíveis,	
   das	
   diferenças.	
   Metáfora	
   instrutiva:	
   os	
   possíveis	
   são	
   limitados	
  

pela	
   lei,	
   saindo	
  do	
  outro	
   lado	
  da	
  “barragem”	
  como	
  obedecimento	
  ou	
   transgressão,	
  assim	
  

como,	
   numa	
  hidrelétrica,	
   a	
   potência	
   é	
   convertida	
   em	
  energia,	
  metrificada	
   em	
  kW.	
  Desse	
  

modo,	
   o	
   que	
   estava	
   em	
   jogo	
   no	
   “É	
   proibido	
   proibir”	
   era	
   o	
   acesso	
   a	
   outra	
   economia	
   e	
  

ecologia	
   dos	
   possíveis,	
   como	
   um	
   bordão	
   conexo	
   deixava	
   claro:	
   “Sejamos	
   realistas,	
  

demandemos	
  o	
  impossível”.	
  

Foi	
   provavelmente	
   inspirado	
   nessa	
   palavra	
   de	
   ordem	
   que	
   Hélio	
   Oiticica	
  

formulou	
  uma	
  série	
  de	
  proposições	
  semelhantes,	
   como	
  “experimentar	
  o	
  experimental”	
  e	
  

“consumir	
  o	
  consumo”.	
   Essa	
   última	
   fórmula,	
   talvez	
  mais	
   atual	
   do	
  que	
  nunca,	
   aparece	
   em	
  

“Brasil	
   Diarréia”,	
   texto	
   dos	
   anos	
   1970.	
   Ali,	
   o	
   artista	
   o	
   contrapõe	
   a	
   duas	
   estratégias	
   de	
  

consumo,	
  dois	
  lados	
  de	
  uma	
  moeda:	
  a	
  negação	
  do	
  consumo,	
  que	
  gera	
  “prisão	
  de	
  ventre”;	
  e	
  

o	
  consumo	
  desenfreado,	
  que	
  causa	
  diluição,	
  diarreia.	
  Ambas	
  seriam	
  modalidades	
  do	
  que	
  

Oiticica	
   chamava	
   de	
   “super-­‐”:	
   a	
   repressão	
   e	
   o	
   excesso,	
   ou,	
   em	
   termos	
   psicanalíticos,	
   o	
  

super-­‐eu	
  paterno	
  que	
  castra	
  e	
  o	
  super-­‐eu	
  materno	
  que	
  manda	
  gozar;	
  o	
  limite	
  e	
  o	
  ilimitado.	
  

Por	
   sua	
   vez,	
   consumir	
   o	
   consumo	
   seria	
   uma	
   operação	
   do	
   “sub-­‐sub”	
   que	
   não	
   visa	
   nem	
  

conservar	
   nem	
   superar	
   o	
   subdesenvolvimento:	
   enquanto	
   forma	
   ativa	
  de	
   sub-­‐desenvolver,	
  

não	
   era	
  uma	
   solução	
  de	
  meio	
   termo,	
  mas	
   a	
   dissolução	
  dos	
   termos:	
   “uma	
   transformação	
  

radical	
   no	
   campo	
   dos	
   conceitos-­‐valores	
   vigentes,	
   no	
   comportamento-­‐contexto,	
   que	
  

deglute	
  e	
  dissolve	
  a	
   convi-­‐conivência”	
   –	
   lógica	
   comum	
  a	
  ambas	
  as	
  posturas.	
  Consumir	
  o	
  

consumo,	
  portanto,	
  não	
  é	
  consumir	
  mais;	
  é	
  consumir	
  a	
  lógica	
  do	
  consumo:	
  se	
  o	
  consumo	
  é	
  

sempre	
  uma	
  transformação,	
  uma	
  digestão,	
  então	
  o	
  consumo	
  do	
  consumo	
  é	
  uma	
  digestão	
  

desse	
  processo,	
  a	
  sua	
  dissolução	
  e	
  transformação	
  em	
  algo	
  outro.	
  	
  

Na	
  arte	
  de	
  Oiticica,	
  isso	
  implicava	
  “estar	
  livre	
  das	
  amarras	
  do	
  consumismo,	
  ou	
  

seja,	
   da	
   demanda	
   de	
   produção	
   de	
   obras”.	
   Tratava-­‐se,	
   portanto,	
   da	
   passagem	
   da	
   obra	
   e	
  

criação	
  (mercadoria	
  e	
  produção)	
  aos	
  acontecimentos,	
  ambientes,	
  incluindo	
  os	
  “ninhos”.	
  A	
  

arte	
  deixaria,	
  assim,	
  de	
  ser	
  a	
  “produção	
  infinita	
  de	
  objetos”,	
  pra	
  passar	
  a	
  ser	
  “a	
  formulação	
  

de	
   uma	
   possibilidade	
   de	
   vida”.	
   Todavia,	
   Oiticica	
   não	
   estava	
   falando	
   apenas	
   de	
   arte,	
   ou	
  

melhor,	
  estava	
  falando	
  só	
  de	
  arte,	
  isto	
  é,	
  de	
  técnica:	
  se	
  a	
  guerra	
  move	
  as	
  inovações	
  técnicas	
  

ocidentais,	
   poderíamos	
  dizer	
   que	
   a	
   arte,	
   vanguarda	
  militar	
   em	
  outro	
   sentido,	
   é	
   também	
  



	
  

	
   	
   	
  

	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

5	
  

	
  

um	
  manancial	
   de	
   inventos	
   tecnológicos.	
   Desse	
  modo,	
   a	
   “arte	
   ambiental”	
   dos	
   anos	
   1960	
  

adiantava	
   a	
   indistinção	
   entre	
   natureza	
   e	
   cultura,	
   ao	
   se	
   focar	
   no	
   prazer	
   interessado	
   do	
  

corpo,	
   nos	
   efeitos	
   e	
   no	
   fazer	
   –	
   que	
   Kant	
   atribuía	
   à	
   natureza	
   em	
   oposição	
   ao	
   prazer	
  

desinteressado	
   do	
   julgamento,	
   as	
   obras	
   e	
   ao	
   agir	
   que	
   caracterizariam	
   a	
   arte.	
   Por	
   isso,	
  

Oiticica	
  afirma	
  não	
  se	
  referir	
  à	
  “cultura”	
  em	
  sentido	
  estrito,	
  mas	
  “a	
  uma	
  coisa	
  mais	
  global,	
  

que	
   envolve	
   um	
   contexto	
  maior	
   de	
   ação	
   (incluindo	
   os	
   lados	
   ético-­‐político-­‐social)”,	
   e,	
   ao	
  

final	
  do	
  texto,	
  postula	
  que	
  “Não	
  existe	
  ‘arte	
  experimental’,	
  mas	
  o	
  experimental”.	
  O	
  que	
  seria	
  

tal	
  experimental?	
  No	
  que	
  consistiria	
  a	
   técnica	
  de	
  consumir	
  o	
  consumo	
  para	
  além	
  do	
  que	
  

costumeiramente	
  atribuímos	
  à	
  esfera	
  da	
  arte?	
  

 

A	
  escassez	
  do	
  excesso:	
  gasto	
  e	
  indigestão	
  

Oiticica	
  parece	
  se	
  guiar	
  pela	
  máxima	
  de	
  Oswald	
  de	
  Andrade,	
   segundo	
  a	
  qual	
  

“Nada	
  existe	
  fora	
  da	
  Devoração.	
  O	
  ser	
  é	
  a	
  Devoração	
  pura	
  e	
  eterna”,	
  ou	
  seja,	
  de	
  que	
  nada	
  se	
  

cria,	
  nada	
  se	
  perde,	
  tudo	
  se	
  devora:	
  como	
  suas	
  metáforas	
  deixam	
  claro,	
  a	
  “economia	
  geral”	
  

é	
  analisada	
  por	
  ele	
  de	
  acordo	
  com	
  seu	
  modo	
  de	
  digestão.	
  “O	
  que	
  interessa	
  não	
  é	
  a	
  produção	
  

e	
  sim	
  o	
  consumo”:	
  toda	
  produção	
  já	
  é	
  consumo,	
  digestão	
  e	
  transformação,	
  ou	
  seja,	
  produz	
  

também	
   restos,	
   dejetos,	
   que	
   permitem	
   entende-­‐la,	
   pois,	
   como	
   afirma	
   Canetti,	
   “No	
  

excremento,	
   que	
   é	
   o	
   que	
   resta	
   de	
   tudo,	
   deixa-­‐se	
   reconhecer	
   tudo	
   quanto	
   matamos”.	
  

Poderíamos	
  assim	
  arriscar	
  dizer	
  que	
  a	
  verdadeira	
  face	
  da	
  “sociedade	
  globalizada”	
  está	
  no	
  

seu	
  lixo,	
  no	
  que	
  ela	
  gasta.	
  	
  

Como	
   se	
   sabe,	
   o	
   capitalismo	
   se	
   funda	
   sobre	
   uma	
   limitação	
   do	
   acesso	
   aos	
  

recursos,	
   por	
   meio	
   do	
   cercamento	
   de	
   terras,	
   da	
   redução	
   à	
   propriedade	
   dos	
   inúmeros	
  

direitos	
  reais	
  (das	
  coisas),	
  e	
  da	
  criação	
  da	
  forma	
  jurídica	
  vazia	
  do	
  sujeito	
  de	
  direito.	
  Mas	
  o	
  

fundamento	
  “ontológico”	
  do	
  consumo	
  capitalista	
  foi	
  a	
  conversão	
  das	
  coisas	
  do	
  mundo	
  em	
  

recursos,	
  a	
  “metafísica	
  da	
  utilidade”,	
  enunciada,	
  entre	
  outros,	
  por	
  Hegel:	
  “Como	
  tudo	
  é	
  útil	
  

ao	
  homem,	
   assim	
   também	
  o	
  homem	
  é	
  útil	
   a	
   tudo”	
   –	
   sendo	
  medida	
  de	
   todas	
   as	
   coisas,	
   o	
  

homem	
   é	
   o	
   animal	
   que	
   mede	
   todas	
   as	
   coisas.	
   Nas	
   palavras	
   de	
   Oswald,	
   tratava-­‐se	
   da	
  

“redução	
   do	
   mundo	
   não-­‐métrico	
   ao	
   mundo	
   métrico”.	
   O	
   sentido	
   das	
   coisas	
   reduziu-­‐se	
  



	
  

	
  

alexandre	
  nodari	
  |	
  limitar	
  o	
  limite:	
  modos	
  de	
  subsistência	
  
	
  

6	
  

drasticamente	
   a	
   um	
   projeto	
   de	
   instrumentalização	
   humana,	
   e	
   elas	
   puderam,	
   assim,	
   se	
  

tornar	
  equivalentes	
  por	
  meio	
  de	
  uma	
  unidade	
  que	
  as	
  media.	
  

	
  	
   Talvez	
   nada	
   demonstre	
  melhor	
   a	
   redução	
   unidimensional	
   e	
   unilateral	
   de	
  

sentido	
  que	
  as	
  embalagens	
  das	
  mercadorias,	
  os	
  limites	
  que	
  marcam	
  seus	
  contornos	
  e	
  que	
  

tentam	
   preservar	
   o	
   pouco	
   de	
   sentido	
   que	
   restou	
   nelas	
   (a	
   utilidade),	
   ou	
   então	
   buscar	
  

suplementá-­‐lo	
  com	
  uma	
  camada	
  nova	
  (por	
  meio	
  da	
  propaganda),	
  demarcando	
  a	
  fronteira	
  

entre	
  sujeito	
  e	
  objeto.	
  O	
  consumo	
  capitalista	
  começa,	
  portanto,	
  já	
  nessa	
  transformação	
  de	
  

coisas	
   em	
   mercadorias,	
   no	
   esvaziamento	
   de	
   sentido	
   que	
   marca	
   o	
   modo	
   de	
   produção	
  

globalizante.	
  O	
  consumo	
  propriamente	
  dito	
  apenas	
  consuma	
  esse	
  processo,	
  ao	
  converter	
  

as	
   mercadorias	
   em	
   lixo	
   (waste),	
   a	
   saber,	
   justamente	
   aquilo	
   que	
   teve	
   seu	
   sentido	
   gasto,	
  

esvaziado	
   completamente,	
   incluindo	
  a	
  utilidade.	
  No	
   “Hollowcene”	
   [EVC],	
  das	
  palavras	
  às	
  

coisas,	
   tudo	
   se	
   gasta,	
   incluindo	
   aqueles	
   homens	
   considerados	
   sem-­‐sentido	
   trancafiados	
  

entre	
  os	
  muros	
  de	
  prisões	
  e	
  manicômios.	
  Segundo	
  um	
  boato	
  corrente	
  nos	
  anos	
  1990,	
  além	
  

da	
  Muralha	
  da	
  China,	
  a	
  outra	
  “construção”	
  humana	
  visível	
  do	
  espaço	
  era	
  o	
  Aterro	
  Sanitário	
  

de	
  Fresh	
  Kills,	
  em	
  Nova	
  Iorque:	
  sintomaticamente,	
  um	
  limite	
  e	
  uma	
  wasteland.	
  Esse	
  boato	
  

trazia	
  consigo	
  uma	
  profunda	
  verdade:	
  depositado	
  no	
  mar,	
  deslocado	
  para	
  as	
  periferias,	
  o	
  

lixo	
  é	
  a	
  grande	
  obra	
  da	
  modernidade,	
  e	
  sua	
  maior	
  produção,	
  a	
  Ilha	
  de	
  Lixo	
  do	
  Pacífico.	
  Ou	
  

seja,	
  o	
  mundo	
  foi	
  contaminado	
  pela	
  indigestão	
  consumista:	
  	
  

	
  

Série	
  Midway:	
  Message	
  from	
  the	
  Gyre	
  –	
  Chris	
  Jordan	
  (2009-­‐).	
  Entranhas	
  repletas	
  de	
  lixo	
  de	
  albatrozes	
  mortos	
  
no	
   atol	
   homônimo	
   localizado	
   no	
   oceano	
   Pacífico,	
   a	
   2000	
   km	
   do	
   continente:	
   seus	
   pais	
   os	
   alimentaram	
   com	
  
dejetos	
  que	
  flutuavam	
  no	
  mar,	
  tomando-­‐os	
  por	
  comida	
  

 



	
  

	
   	
   	
  

	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

7	
  

	
  

E,	
  nesse	
  processo,	
  ignorou-­‐se	
  a	
  reciprocidade	
  da	
  transformação	
  envolvida	
  em	
  

toda	
  digestão,	
  a	
  sua	
  via	
  de	
  mão	
  dupla:	
  a	
  transformação	
  daquilo	
  que	
  se	
  consome	
  é	
  sempre	
  

acompanhada	
  pela	
  transformação	
  daquele	
  que	
  consome:	
  o	
  “projeto	
  humano”	
  se	
  tornou	
  a	
  

sombra	
  de	
  seu	
  lixo	
  –	
  e	
  não	
  apenas	
  o	
  contrário:	
  	
  

	
  

	
  

Dirty	
  White	
  Trash	
  (with	
  Gulls)	
  –	
  Tim	
  Noble	
  e	
  Sue	
  Webster	
  (1998).	
  Equivalente	
  a	
  6	
  meses	
  de	
  lixo	
  dos	
  artistas;	
  
duas	
  gaivotas	
  

 

A	
  quantidade	
  de	
  lixo	
  acumulada	
  no	
  mundo	
  amplifica	
  o	
  alcance	
  de	
  uma	
  máxima	
  

benjaminiana:	
   não	
   é	
   só	
   que	
   teremos	
   que	
  nos	
  virar	
  com	
  pouco,	
   teremos	
   também	
  que	
  nos	
  

virar	
  com	
  os	
  restos.	
  Teremos	
  que	
  consumir	
  o	
  consumo.	
  

Metrificação	
  e	
  desmetrificação	
  

Em	
  um	
  curso	
  sobre	
  Spinoza,	
  Deleuze	
  propôs	
  uma	
  distinção	
  entre	
  dois	
  tipos	
  de	
  

limite:	
  	
  



	
  

	
  

alexandre	
  nodari	
  |	
  limitar	
  o	
  limite:	
  modos	
  de	
  subsistência	
  
	
  

8	
  

	
  

Limite-­‐contorno	
  (limite	
  externo,	
  extenso)	
  

 

1)	
   por	
   um	
   lado,	
   o	
   limite	
   contorno,	
   externo,	
   enquanto	
   forma	
   que	
   limita	
   e	
  

informa	
  os	
  corpos,	
  sendo	
  independente	
  deles,	
  marcando	
  uma	
  extensão,	
  e	
  cujo	
  movimento	
  

é	
  do	
  “contentor	
  ao	
  conteúdo,	
  da	
  circunferência	
  ao	
  centro”	
  –	
  limite	
  métrico,	
  da	
  lei;	
  	
  

	
  

Limite-­‐dinâmico	
  (limite	
  imanente,	
  intenso)	
  

 

2)	
   por	
   outro,	
   o	
   limite-­‐dinâmico,	
   interno	
   e	
   imanente,	
   que,	
   na	
   verdade,	
   é	
   a	
  

tensão	
   dos	
   corpos,	
   a	
   sua	
   tendência	
   ou	
   inclinação,	
   e,	
   portanto,	
   é	
   intensivo	
   e	
   não	
   chega	
   a	
  



	
  

	
   	
   	
  

	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

9	
  

	
  

uma	
  circunferência	
  extensa	
  determinada,	
  sendo	
  um	
  movimento	
  de	
  contração-­‐dilatação	
  a	
  

partir	
   de	
  um	
   centro;	
   limite	
   não-­‐métrico	
   que	
   se	
   expressa	
   não	
  por	
   um	
   contorno,	
  mas	
  por	
  

uma	
  maneira	
  de	
  ser,	
  por	
  um	
  modo	
  (de	
  vida),	
  um	
  hábito:	
  não	
  um	
  lugar	
  determinado,	
  mas	
  

uma	
  maneira	
  de	
  habitar	
  o	
  mundo,	
  uma	
  posição	
  relacional.	
  	
  

Todavia,	
   os	
  dois	
   tipos	
  de	
   limites	
  não	
   são	
  de	
  ordem	
  puramente	
  objetiva	
  nem	
  

subjetiva,	
   mas	
   se	
   referem	
   a	
   duas	
   experiências	
   do	
   limite	
   –	
   e	
   o	
   mesmo	
   se	
   passa	
   com	
   a	
  

distinção	
   entre	
   mundo	
   métrico	
   e	
   não-­‐métrico,	
   que	
   Oswald	
   tomava	
   do	
   físico	
   Thomas	
  

Eddington.	
  Semelhante	
  à	
  diferença	
  entre	
  espaços	
   lisos	
  e	
  estriados,	
  ela	
  não	
  diz	
  respeito	
  a	
  

porções	
   distintas	
   do	
   mundo,	
   o	
   material	
   e	
   o	
   espiritual,	
   mas	
   sim	
   a	
   modos	
   diferentes	
   da	
  

relação	
  “eu	
  com	
  ambiente”	
  que	
  caracteriza	
  toda	
  experiência.	
  Portanto,	
  as	
  coisas	
  não	
  são	
  em	
  

si	
  métricas	
  ou	
  não-­‐métricas;	
  tampouco	
  é	
  nossa	
  percepção	
  (mesmo	
  cultural)	
  que	
  vê	
  limites	
  

internos	
  ou	
  externos:	
   trata-­‐se	
  de	
  uma	
  relação	
  entre	
  a	
  perspectiva	
  e	
  as	
  coisas,	
  ou	
  seja,	
  do	
  

sentido.	
  O	
  que	
  há	
  são	
  linhas	
  de	
  força,	
  processos	
  de	
  metrificação	
  e	
  desmetrificação	
  que	
  se	
  

sobrepõem,	
   se	
   revertem,	
   se	
   antecipam	
   e	
   se	
   conjuram	
   uns	
   aos	
   outros.	
   Por	
   isso,	
   numa	
  

cultura	
   interessa	
   o	
   seu	
   consumo,	
   o	
   sentido	
   de	
   sua	
   transformação.	
   Se	
   estamos	
   corretos,	
  

podemos	
   arriscar	
   dizer	
   que	
   o	
   processo	
   digestivo	
   de	
   metrificação	
   do	
   mundo	
   se	
   dá	
   pela	
  

transformação	
  do	
  limite	
  imanente	
  em	
  um	
  limite-­‐contorno,	
  dos	
  corpos	
  em	
  formas	
  (olho	
  por	
  

olho;	
  embalagem),	
  ou	
  seja,	
  constitui	
  um	
  processo	
  de	
  delimitar	
  o	
  limite,	
  colocar	
  por	
  extenso,	
  

à	
  ex-­‐tensão,	
  uma	
  tensão	
  interna	
  (a	
  utilidade,	
  p.ex.).	
  Trata-­‐se	
  de	
  uma	
  experiência	
  do	
  perito,	
  

em	
  que	
  “mede-­‐se	
  o	
  espaço	
  a	
  fim	
  de	
  ocupa-­‐lo”.	
  Por	
  outro	
  lado,	
  teríamos	
  a	
  operação	
  inversa:	
  

a	
   “transformação	
   do	
   métrico	
   em	
   não-­‐métrico”,	
   uma	
   operação	
   de	
   limitar	
   o	
   limite,	
  

incorporá-­‐lo,	
  fazendo	
  da	
  forma,	
  corpo,	
  convertendo	
  o	
  limite-­‐contorno	
  em	
  limite	
  intenso,	
  o	
  

que	
   pode	
   se	
   dar	
   pela	
   introdução	
   de	
   um	
   limite	
   extenso	
   sobre	
   outro	
   –	
   um	
  meta-­‐limite	
   –,	
  

perfurando-­‐o	
  e	
  dando	
  acesso	
  à	
  intensidade:	
  	
  



	
  

	
  

alexandre	
  nodari	
  |	
  limitar	
  o	
  limite:	
  modos	
  de	
  subsistência	
  
	
  

10	
  

	
  

Ocupação	
  de	
  Belo	
  Monte:	
  Xingu	
  +23	
  –	
  14	
  e	
  15	
  de	
  junho	
  de	
  2012	
  (Foto:	
  Atossa	
  Soltani)	
  Limitar	
  o	
  limite:	
  libertar	
  
o	
  fluxo	
  dos	
  possíveis.	
  

	
  

Ocupação	
  de	
  Belo	
  Monte:	
  Xingu	
  +23	
  –	
  14	
  e	
  15	
  de	
  junho	
  de	
  2012	
  (Foto:	
  Mitchell	
  Anderson).	
  O	
  limite	
  inserido	
  no	
  
limite	
  é	
  de	
  outra	
  ordem	
  que	
  o	
  limite	
  barrageiro:	
  é	
  agua,	
  não	
  terra.	
  “Devolver	
  terra	
  à	
  terra”	
  (Oiticica)	
  é	
  também	
  
remover	
  o	
  aterramento	
  dos	
  rios.	
  

	
  
	
  



	
  

	
   	
   	
  

	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

11	
  

	
  

	
  

Ocupação	
  de	
  Belo	
  Monte:	
  Xingu	
  +23	
  –	
  14	
  e	
  15	
  de	
  junho	
  de	
  2012	
  (Foto:	
  Atossa	
  Soltani)	
  Contra	
  a	
  metrificação	
  da	
  
potência	
  pela	
  energia:	
  produzir	
  um	
  efeito	
  contra	
  a	
  obra.	
  

	
  

	
  

Mesóclise	
  –	
  André	
  Vallias	
  (2013)	
  Barrar	
  a	
  barragem:	
  um	
  corte	
  oblíquo	
  contra	
  a	
  ubiquidade	
  do	
  humano	
  

	
  

 



	
  

	
  

alexandre	
  nodari	
  |	
  limitar	
  o	
  limite:	
  modos	
  de	
  subsistência	
  
	
  

12	
  

	
  

Limitar	
  o	
  limite:	
  manifestantes	
  fazem	
  o	
  “Caveirão”	
  recuar	
  (Foto:	
  Fernando	
  Rabelo,	
  2013)	
  

	
  

Talvez	
  não	
  seja	
  um	
  acaso	
  que	
  Platão	
   invoque	
  a	
  medida	
   como	
  arma	
  contra	
  as	
  

variações	
   do	
   ponto	
   de	
   vista	
   exploradas	
   pelos	
   poetas:	
   a	
   poesia	
   talvez	
   seja	
   a	
   figura	
   da	
  

transformação	
   no	
   não-­‐métrico.	
   Pois	
   o	
   que	
   é	
   a	
   poesia	
   senão	
   o	
   dar	
   corpo	
   a	
   um	
   limite	
  

externo,	
  internalizá-­‐lo	
  como	
  via	
  de	
  acesso	
  a	
  uma	
  experiência	
  de	
  intensidade?	
  A	
  cesura	
  do	
  

verso,	
  o	
  branco	
  da	
  página,	
  os	
  pixels	
  do	
  monitor:	
  a	
  poesia,	
  em	
  todos	
  os	
  seus	
  modos,	
  é	
  uma	
  

experimentação	
   de	
  medidas	
   que	
   atinge	
   o	
   não-­‐métrico	
   por	
  meio	
   da	
   introversão	
   de	
   uma	
  

métrica	
  e	
  sua	
  conversão	
  em	
  um	
  modo,	
  em	
  uma	
  inclinação:	
  é	
  limitando	
  a	
  extensividade	
  que	
  

se	
   dá	
   a	
   intensificação	
   poética.	
   Assim,	
   por	
   exemplo,	
   o	
   encavalgamento	
   do	
   verso	
   barra	
   a	
  

cesura	
   (representado	
   justamente	
   por	
   uma	
   barra).	
   E	
   daí	
   a	
   relevância	
   da	
   isomorfia	
   na	
  

poesia	
   –	
   a	
   reciprocidade	
   entre	
   limite	
   e	
   conteúdo,	
   a	
   sua	
   imanência.	
   Mas	
   a	
   poesia	
   não	
  

designa	
   só	
   aquela	
   forma	
  que	
   atende	
   por	
   esse	
   nome,	
   sendo	
   esta	
   apenas	
   o	
   índice	
  de	
   todo	
  

fazer	
   (poeisis)	
   que	
   transforma	
   a	
   limitação	
   em	
   intensidade.	
   Não	
   por	
   acaso,	
   é	
   comum,	
   na	
  

linguagem	
   popular,	
   que	
   uma	
   formulação	
   ou	
   prática	
   concisa	
   e	
   intensa	
   seja	
   chamada	
   de	
  

poética,	
   de	
   uma	
   frase	
   de	
   efeito	
   a	
   uma	
   jogada	
   de	
   Garrincha.	
   Desse	
   modo,	
   poderíamos	
  

diferenciar	
  chamar	
  as	
  técnicas	
  que	
  transformam	
  o	
  métrico	
  em	
  não-­‐métrico,	
  seguindo	
  uma	
  

sugestão	
   de	
   Viveiros	
   de	
   Castro,	
   de	
   “poesia	
   do	
  mundo”,	
   a	
   “prática	
   experimental	
   da	
   vida”	
  

situacionista,	
  em	
  suma,	
  uma	
  experiência	
  do	
  perigo,	
  ocupação	
  desmetrificadora.	
  

O	
  exemplo	
  oswaldiano	
  de	
  consumo	
  que	
  transforma	
  o	
  métrico	
  em	
  não-­‐métrico	
  

era	
  a	
  antropofagia	
  ritual	
  tupi,	
  relação	
  sujeito-­‐sujeito,	
  em	
  que	
  a	
  devoração	
  do	
  corpo	
  extenso	
  



	
  

	
   	
   	
  

	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

13	
  

	
  

do	
  inimigo	
  estava	
  associado	
  à	
  adoção	
  de	
  um	
  novo	
  nome	
  pelo	
  devorador.	
  Aqui,	
  o	
  consumo	
  

não	
   esvazia	
   de	
   sentido:	
   pelo	
   contrário,	
   o	
   sentido	
  provém	
  dele,	
   do	
   consumo.	
  Além	
  disso,	
  

Oswald	
   costumava	
   associar	
   o	
   métrico	
   com	
   a	
   “autoridade	
   exterior”,	
   as	
   “interdições	
  

climatéricas”.	
   Agora,	
   talvez	
   fique	
  mais	
   claro	
   que	
   essa	
   “absorção	
   do	
   ambiente”	
   não	
   era	
   a	
  

superação	
   de	
   tais	
   interdições,	
   o	
   ultrapassamento	
   de	
   limites	
   materiais,	
   mas	
   sua	
  

transformação	
  em	
  inclinação	
  intensiva.	
  Daí	
  o	
  sentido	
  profundo	
  de	
  um	
  trecho	
  do	
  Manifesto	
  

Antropófago:	
   “Da	
   equação	
   eu	
   parte	
   do	
   Cosmos	
   ao	
   axioma	
   Cosmos	
   parte	
   do	
   eu.	
  

Subsistência.	
  Conhecimento.	
  Antropofagia”.	
  Tratava-­‐se	
  de	
  transformar	
  um	
  regime	
  no	
  qual	
  

o	
   eu	
  é	
  uma	
  porção	
  delimitada	
  do	
  mundo,	
  uma	
  extensão,	
   em	
  outro	
  no	
  qual	
  o	
  mundo	
  é	
  o	
  

efeito	
   da	
   com-­‐posição	
   de	
   sujeitos	
   e	
   suas	
   intensidades,	
   uma	
   circunferência	
   (inexistente)	
  

que	
   resulta	
   das	
   (in)tensões	
   combinadas	
   de	
   cada	
   eu.	
   Isso	
   que	
   Oswald	
   chamava	
   de	
  

subsistência	
  antropofágica	
  era,	
  portanto,	
  um	
  contato	
  com	
  a	
  exterioridade:	
  “O	
  cosmos	
  parte	
  

do	
  eu”,	
  mas	
  “Só	
  me	
  interessa	
  o	
  que	
  não	
  é	
  meu”.	
  Dito	
  de	
  outro	
  modo,	
  o	
  mundo	
  é	
  aquilo	
  que	
  

está	
  entre	
  os	
  seres,	
  o	
  inter-­‐esse,	
  a	
  resultante	
  de	
  suas	
  transformações	
  recíprocas,	
  o	
  efeito	
  de	
  

suas	
   devorações.	
   E	
   poderíamos	
   arriscar	
   dizer	
   que	
   o	
   nome	
   adquirido	
   por	
   aqueles	
   que	
  

absorvem	
   Gaia,	
   fazendo	
   dela	
   uma	
   experiência	
   não-­‐métrica,	
   seja	
   “gaiatos”,	
   e	
   que	
   a	
   gaia	
  

ciência	
  de	
  Gaia,	
  o	
  conhecimento	
  da	
  subsistência,	
  se	
  chame	
  gaiatologia.	
  	
  

Modos	
  de	
  subsistência	
  

Se	
   a	
   expressão	
  máxima	
   da	
   economia	
   da	
  metrificação	
   é	
   o	
   capitalismo,	
   a	
   sua	
  

contraparte	
  não	
  é	
  o	
  socialismo,	
  mas	
  as	
  economias	
  de	
  subsistência	
  das	
  “sociedades	
  contra	
  o	
  

Estado”.	
   Pierre	
   Clastres	
  mostrou	
   como	
   a	
   ausência	
   de	
   Estado	
   nas	
   chamadas	
   “sociedades	
  

primitivas”,	
  que	
  era	
   considerado	
  uma	
   falta,	
   constitui	
  na	
  verdade	
  uma	
  recusa	
  deliberada:	
  

um	
   “não	
   ao	
   não”.	
   Para	
   Clastres,	
   o	
   “princípio	
   da	
   autoridade	
   exterior”,	
   do	
   limite	
   e	
   da	
  

hierarquia,	
  é	
  negado	
  por	
  meio	
  de	
  sua	
  “incorporação”:	
  a	
  sociedade	
  “primitiva”	
  internaliza	
  o	
  

Estado	
  na	
  figura	
  do	
  chefe	
  para	
  melhor	
  “exorcizá-­‐lo”,	
  limitando	
  o	
  limite:	
  o	
  chefe	
  não	
  manda	
  

e,	
   “através”	
   dele,	
   as	
   sociedades	
   contra	
   o	
   Estado	
   ativamente	
   constroem	
   uma	
   política	
  

anárquica,	
  desmetrificada.	
  Como	
  se	
  sabe,	
  essa	
  operação	
  demanda	
  impedir	
  a	
  formação	
  de	
  

uma	
   esfera	
   econômica	
   autônoma,	
   ou	
   seja,	
   demanda	
   a	
  manutenção	
   de	
   uma	
   economia	
  de	
  

susbsistência,	
   entendida	
   não	
   enquanto	
   defeito,	
   mas	
   como	
   “recusa	
   de	
   um	
   excesso”	
   de	
  



	
  

	
  

alexandre	
  nodari	
  |	
  limitar	
  o	
  limite:	
  modos	
  de	
  subsistência	
  
	
  

14	
  

produção,	
   de	
   trabalho.	
   Em	
   um	
   artigo	
   clássico,	
   Sahlins	
   mostrou	
   como	
   os	
   caçadores-­‐

coletores,	
  exemplo	
  típico	
  de	
  economias	
  de	
  subsistência	
  nos	
  manuais	
  de	
  economia,	
  não	
  têm	
  

um	
   modo	
   de	
   produção	
   no	
   qual	
   se	
   trabalha	
   o	
   máximo	
   para	
   conseguir	
   o	
   mínimo;	
   sua	
  

economia	
  é	
  de	
  abundância,	
  ócio	
  e	
  prodigalidade:	
  o	
  mínimo	
  de	
  “trabalho”	
  para	
  o	
  máximo	
  

de	
   “ócio”.	
   As	
   economias	
   de	
   subsistência	
   não	
   são	
   “determinadas”	
   exteriormente	
   pelo	
  

ambiente,	
   nem	
   o	
   superam,	
   pois	
   ele	
   não	
   constitui	
   um	
   limite	
   externo:	
   a	
   limitação	
   da	
  

produção,	
  assim,	
  é,	
  na	
  verdade,	
  a	
  limitação	
  da	
  metrificação	
  econômica,	
  dando	
  lugar	
  a	
  uma	
  

experiência	
  não-­‐métrica	
  com	
  as	
  coisas	
  do	
  mundo:	
  uma	
  das	
  maiores	
  dificuldades	
  daqueles	
  

que	
   pesquisam	
  economias	
   de	
   subsistência	
   é	
   determinar	
   quantitivamente	
   sua	
   renda,	
   sua	
  

produção	
  e	
  a	
  diferença	
  entre	
  estas	
  e	
  suas	
  “necessidades”.	
  Excesso	
  e	
  necessidade,	
  trabalho	
  

e	
  ócio,	
  utilidade	
  e	
  inutilidade,	
  produção	
  e	
  consumo:	
  quando	
  limitado	
  o	
  limite	
  que	
  separa	
  os	
  

dois	
  lados,	
  eles	
  ganham	
  outro	
  sentido.	
  	
  

Mas	
  se	
  a	
  subsistência	
  designa	
  uma	
  experiência	
  com	
  o	
  mundo,	
  ela	
  não	
  se	
  reduz	
  

à	
  política	
  e	
  à	
  economia:	
  enquanto	
  forma	
  de	
  conhecimento,	
  ela	
  se	
  deixa	
  ver	
  também	
  no	
  que	
  

Lévi-­‐Strauss	
   definiu	
   como	
   “pensamento	
   selvagem”,	
   em	
   oposição	
   ao	
   “pensamento	
  

domesticado”,	
   a	
  bricolagem	
  em	
  oposição	
  à	
  engenharia.	
  Enquanto	
  esta	
   se	
   caracteriza	
  por	
  

uma	
   “capacidade	
   ilimitada”	
   guiada	
   por	
   um	
   projeto,	
   aquela,	
   fazendo	
   uso	
   de	
   “‘meios-­‐

limites’”,	
   trabalha	
   por	
   uma	
   com-­‐posição	
   de	
   materiais	
   heteróclitos.	
   Em	
   relação	
   às	
  

“limitações	
   que	
   resumem	
   um	
   estado	
   da	
   civilização”,	
   afirma	
   Lévi-­‐Strauss,	
   “o	
   engenheiro	
  

sempre	
  procura	
  abrir	
  uma	
  passagem	
  e	
  situar-­‐se	
  além,	
  ao	
  passo	
  que	
  o	
  bricoleur	
  permanece	
  

aquém”.	
   De	
   novo,	
   aqui,	
   estamos	
   diante	
   de	
   duas	
   experiências	
   do	
   limite.	
   Por	
   um	
   lado,	
   o	
  

engenheiro	
   quer	
   ultrapassá-­‐los	
   por	
   meio	
   de	
   um	
   projeto,	
   informando	
   a	
   matéria-­‐prima,	
  

metrificando-­‐a.	
   Por	
   outro,	
   o	
   limite	
   da	
   bricolagem	
   é	
   imanente	
   a	
   sua	
   matéria-­‐prima,	
   às	
  

próprias	
  coisas.	
  Pois	
  ao	
  operar	
  com	
  “resíduos	
  de	
  construções	
  e	
  destruições	
  anteriores”,	
  ou	
  

seja,	
  coisas	
  aparentemente	
  gastas,	
  “testemunhos	
  fósseis	
  da	
  história	
  de	
  um	
  indivíduo	
  ou	
  de	
  

uma	
  sociedade”,	
  o	
  bricoleur	
  não	
  lida	
  com	
  formas	
  vazias,	
  pelo	
  contrário:	
  as	
  possibilidades	
  

de	
  composição	
  dos	
  elementos	
  estão	
  “limitadas	
  pela	
  história	
  particular	
  de	
  cada	
  peça	
  e	
  por	
  

aquilo	
  que	
  nela	
   subsiste”,	
   a	
   saber,	
  o	
   “conjunto	
  de	
   relações	
   ao	
  mesmo	
   tempo	
  concretas	
  e	
  

virtuais”,	
   e	
   tal	
   limitação	
  é	
   justamente	
  a	
   condição	
  da	
   imprevisibilidade	
  da	
  composição.	
  Ao	
  

intensificar	
  aquilo	
  que	
  subsiste	
  nas	
  coisas,	
  a	
  bricoleur	
  é	
  um	
  reciclador	
  radical,	
  que	
  não	
  se	
  

limita	
   a	
   simplesmente	
   devolver	
   a	
   utilidade	
   às	
   coisas,	
   mas	
   compor	
   o	
   seu	
   sentido:	
   como	
  



	
  

	
   	
   	
  

	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

15	
  

	
  

aqueles	
   personagens	
   de	
   ficções	
   apocalípticas	
   que	
   mobilizam	
   os	
   restos	
   de	
   um	
   mundo	
  

devastado	
  não	
  apenas	
  para	
  novos	
   fins,	
  novos	
  usos,	
  mas	
   também	
  para	
  uma	
  nova	
   relação	
  

com	
  as	
  coisas,	
  inclusive	
  para	
  uma	
  nova	
  estética	
  –	
  para	
  um	
  devir-­‐mundo	
  por	
  mais	
  trash	
  que	
  

seja.	
  

	
  

Mad	
  Max	
  –	
  George	
  Miller	
  (1979)	
  Mobilização	
  dos	
  restos	
  contra	
  o	
  resto	
  de	
  Estado	
  (Estado	
  Total)	
  

 

A	
  catadora	
  de	
   lixo	
  Estamira	
  resumiu	
  essa	
  subsistência	
  potente	
  do	
  sentido	
  ao	
  

afirmar	
  “Tudo	
  que	
  a	
  gente	
  pensa	
  existe,	
  é”,	
  fórmula	
  que	
  talvez	
  seja	
  a	
  melhor	
  tradução	
  para	
  

a	
   ontologia	
   de	
   Meinong.	
   Como	
   se	
   sabe,	
   ao	
   atacar	
   frontalmente	
   o	
   que	
   chamava	
   de	
  

“preconceito	
  a	
  favor	
  do	
  atual”,	
  Meinong	
  optou	
  por	
  não	
  tomar	
  o	
  real,	
  o	
  extenso,	
  como	
  parâ-­‐

metro.	
  Antes	
   de	
   toda	
   existência,	
   indiferente	
   à	
   ela,	
   tudo	
   subsistiria	
   objetivamente	
   (com	
  a	
  

mesma	
   “dignidade”	
   do	
   atual):	
   as	
   qualidades,	
   as	
   relações,	
   os	
   modos,	
   mas	
   também	
   os	
  

objetos	
  impossíveis	
  –	
  como	
  o	
  círculo	
  quadrado,	
  figura	
  similar	
  aos	
  metamorfos	
  dos	
  mitos.	
  

Toda	
  essa	
   fauna	
  e	
   flora	
  ontológica	
   ficou	
  conhecida	
  como	
  “a	
   selva	
  de	
  Meinong”,	
  modo	
  de	
  

subsistência	
   do	
   quase-­‐ser,	
   do	
   ser-­‐como,	
   do	
   ser-­‐fora,	
   da	
   pseudoexistência:	
   a	
   realidade	
  

virtual,	
   poderíamos	
   dizer	
   –	
   e	
   a	
   internet	
   também	
   comporta	
   uma	
   dimensão	
   poética:	
   nela,	
  

pra	
   usar	
   uma	
   fórmula	
   de	
   Marcos	
   Matos,	
   “a	
   riqueza	
   material	
   existente	
   é	
   infinitamente	
  



	
  

	
  

alexandre	
  nodari	
  |	
  limitar	
  o	
  limite:	
  modos	
  de	
  subsistência	
  
	
  

16	
  

inferior	
  à	
  riqueza	
  semiótica	
  subsistente:	
  descemos	
  à	
  verdade	
  das	
  primeiras	
  sociedades	
  de	
  

afluência”.	
  

Subsistência	
  dos	
  modos	
  

Tentemos	
   sintetizar.	
   Todos	
   os	
  modos	
  de	
   subsistência	
   que	
  descrevemos	
   sub-­‐

desenvolvem,	
  sub-­‐tendem,	
  tendem	
  para	
  um	
  baixo	
  que,	
  porém,	
  é	
  muito	
  mais	
  rico	
  que	
  o	
  alto,	
  

muito	
   mais	
   intenso,	
   ao	
   contrário	
   da	
   imagem	
   de	
   pobreza,	
   isolamento,	
   e	
   secura	
  

costumeiramente	
   associada	
   ao	
   termo.	
   A	
   subsistência	
   designa,	
   aqui,	
   uma	
   dimensão	
  

material	
  e	
  ontológica	
  baixa,	
  que	
  não	
  pode	
  ser	
  quantificada:	
  não	
  se	
  confunde	
  com	
  a	
  mera	
  

existência	
   enquanto	
   distinta	
   de	
   uma	
   existência	
   autêntica.	
   Não	
   constitui,	
   portanto,	
   o	
  

domínio	
  da	
  necessidade,	
  mas	
  de	
   todas	
   as	
   categorias	
  modais,	
   em	
  especial	
   a	
   virtualidade:	
  

tudo	
  que	
  existe	
  também	
  subsiste	
  –	
  assim	
  como	
  tudo	
  que	
  não	
  existe.	
  A	
  subsistência	
  é	
  o	
  sub-­‐

solo	
  da	
  existência,	
  seu	
  adubo,	
  a	
  existência	
  em	
  devir.	
  Se	
  há	
  uma	
  imagem	
  para	
  a	
  subsistência,	
  

é	
   a	
   da	
   putrescência	
   da	
   matéria	
   orgânica	
   (Bataille,	
   “Baixo	
   materialismo”)	
   em	
   toda	
   sua	
  

riqueza	
  vital,	
  na	
  qual,	
  como	
  plantas,	
  tudo	
  que	
  existe	
  e	
  não	
  existe	
  planta	
  suas	
  raízes:	
  humus	
  

–	
  lama,	
  não	
  lixo:	
  não	
  a	
  Wasteland	
  esterilizada	
  pela	
  monocultura	
  padronizadora,	
  mas	
  uma	
  

força	
   putrefascente,	
   como	
   disse	
   Felipe	
   Vicari	
   de	
   Carli.	
   Desse	
   modo,	
   o	
   que	
   a	
   catástrofe	
  

ambiental	
   em	
   curso	
   ameaça	
   destruir	
   não	
   é	
   só	
   a	
   existência	
   na	
   Terra,	
   mas	
   a	
   própria	
  

subsistência,	
   em	
   suas	
   dimensões	
  material	
   e	
   imaterial:	
   consumando-­‐se	
   o	
   fim	
   do	
  mundo,	
  

não	
  apenas	
  os	
  mortos	
  não	
  estarão	
  seguros,	
  mas	
  até	
  mesmo	
  aqueles	
  que	
  nem	
  existiram.	
  

Daí	
   a	
   importância	
   de	
   cultivar	
   a	
   subsistência,	
   pois	
   não	
   sendo	
   um	
   estado,	
   ela	
  

constitui	
  uma	
  dimensão	
  que	
  se	
  acessa	
  ativamente	
  pelo	
   fazer,	
  por	
  uma	
  subversão	
  intensa,	
  

um	
   efeito	
   de	
   revirar	
   que	
   faz	
   algo	
   “sub-­‐vir”	
   “de	
   dentro	
   pro	
   mundo”.	
   O	
   fazer	
   poético	
   da	
  

subsistência	
   é	
   um	
   adubamento	
   da	
   existência,	
   um	
   cultivo	
   de	
   possíveis,	
   uma	
   cultura	
   das	
  

virtualidades	
  e	
  suas	
  diferentes	
  consistências,	
  que	
  não	
  tem	
  como	
  parâmetro	
  o	
  real,	
  nem	
  se	
  

guia	
   pelo	
   privilégio	
   do	
   atual	
   e	
   da	
   obra,	
   e	
   tampouco	
   concede	
   primazia	
   à	
   produção	
   e	
  

realização,	
   mas	
   sim	
   aos	
   efeitos	
   e	
   aos	
   afetos	
   –	
   um	
   “tornar	
   palpável	
   o	
   possível”:	
   uma	
  

“permacultura	
   semiótica”,	
   na	
   definição	
   de	
   Marcos	
   Matos.	
   E	
   enquanto	
   movimento	
   para	
  

baixo,	
  os	
  modos	
  de	
  subsistência	
  se	
  colocam	
  contra	
  o	
  super-­‐,	
  o	
  alto,	
  seja	
  do	
  excesso	
  seja	
  da	
  

repressão:	
  um	
  fazer	
  contra	
  a	
  forma-­‐Estado,	
  o	
  Estado	
  e	
  a	
  forma.	
  O	
  desafio	
  que	
  a	
  catástrofe	
  

ambiental	
   nos	
   coloca,	
   portanto,	
   não	
   é	
   só	
   escolher	
   entre	
   obedecer	
   resignadamente	
   os	
  



	
  

	
   	
   	
  

	
  

www.osmilnomesdegaia.eco.br	
  |	
  rio	
  de	
  janeiro,	
  09.2014	
  

17	
  

	
  

limites	
  materiais	
  do	
  planeta,	
  mantendo	
  nossa	
  forma	
  de	
  existência,	
  ou	
  então	
  ultrapassá-­‐los	
  

esperando	
   uma	
   superação	
   dialética.	
   Antes,	
   ela	
   possibilita	
   ou	
   obriga	
   uma	
   solução	
   ao	
  

mesmo	
   tempo	
  mais	
   simples	
   e	
   mais	
   drástica:	
   lidar	
   com	
   os	
   limites	
   de	
   outro	
  modo;	
   fazer	
  

deles	
   uma	
   inclinação	
   –	
   subvertê-­‐los,	
   vertê-­‐los	
   para	
   baixo,	
   in-­‐tendê-­‐los,	
   tendê-­‐los	
   para	
  

dentro:	
   incorporar	
   e	
   transformá-­‐los	
   em	
   um	
   modo	
   intenso	
   de	
   vida,	
   descobrindo	
   toda	
   a	
  

riqueza	
   do	
   baixo;	
   fazer	
   uma	
   experiência	
   do	
   limite	
   de	
   máxima	
   intensidade:	
   uma	
  

experiência-­‐limite	
   do	
   limite.	
   Subsistir,	
   portanto,	
   é	
   inserir	
   o	
   “sub-­‐”	
   na	
   existência,	
   ou	
   seja,	
  

descer	
   –	
   para	
   o	
   mundo,	
   “devolver	
   terra	
   à	
   terra	
   para	
   descer	
   à	
   terra,	
   para	
   re-­‐infiltrar	
  

diversidade	
   no	
   subsolo,	
   para	
   fazê-­‐la	
   emergir,	
   para	
   inventar	
   outros	
  modos	
   de	
   vida,	
   para	
  

começar	
   de	
   novo”	
   [Flávia	
   Cera].	
   E	
   os	
   artistas,	
   “sismógrafos	
   sensibilíssimos	
   dos	
   desvios	
  

físicos	
  da	
  massa”,	
  são,	
  segundo	
  Lygia	
  Clark,	
  justamente	
  aqueles	
  que	
  “inoculam	
  a	
  sociedade	
  

com	
  o	
  vírus	
  de	
  um	
  novo	
  modo	
  de	
  existir”:	
   enquanto	
  experimentação	
  de	
  modos,	
   a	
  arte	
  é	
  

também	
  uma	
  moda,	
  a	
  reinvenção	
  de	
  hábitos,	
  de	
  modos	
  não-­‐métricos	
  de	
  habitar	
  o	
  mundo,	
  

de	
  costumes,	
  i.e.,	
  como	
  nos	
  vestimos,	
  nos	
  enfeitamos,	
  como	
  damos	
  sentido	
  ao	
  mundo.	
  Não	
  

por	
  acaso,	
  Oiticica	
  dizia	
  querer	
  “estender	
  o	
  sentido	
  de	
  ‘apropriação’	
  às	
  coisas	
  do	
  mundo	
  (...)	
  

nas	
   ruas,	
   terrenos	
   baldios,	
   campos,	
   o	
  mundo	
   ambiente”.	
   Apropriar	
   antropofagicamente	
   o	
  

ambiente	
   é	
   ocupa-­‐lo	
   de	
   sentido:	
   e,	
   por	
   isso,	
   uma	
   ferramenta	
   política	
   fundamental	
   é	
   a	
  

ocupação	
   desmetrificadora:	
   consumir	
   o	
   consumo	
   não	
   é	
   apenas	
   apropriar	
   para	
   um	
   uso,	
  

mas	
   apropriar	
   para	
   cultivar	
   o	
   sentido	
   e	
   os	
   possíveis.	
   A	
   guerra	
   de	
   Gaia	
   é	
   também	
   uma	
  

guerra	
  estética	
  e	
  imaginária.	
  	
  

Oiticica	
   dizia	
   que	
   “subsisto”	
   era	
   um	
   “grito-­‐afirmação”	
   –	
   hoje,	
   mais	
   do	
   que	
  

nunca,	
   um	
   grito	
   de	
   guerra	
   subversivo.	
   Grito	
   baixo,	
   abafado	
   pelo	
   lixo	
   semiótico	
  

antropodesenvolvimentista.	
   Todavia,	
   como	
   dizia	
   Clarice	
   Lispector,	
   “um	
   primeiro	
   grito	
  

desencadeia	
   todos	
   os	
   outros,	
   o	
   primeiro	
   grito	
   ao	
   nascer	
   desencadeia	
   uma	
   vida,	
   se	
   eu	
  

gritasse	
   acordaria	
  milhares	
  de	
   seres	
   gritantes	
  que	
   iniciariam	
  pelos	
   telhados	
  um	
  coro	
  de	
  

gritos	
   e	
   horror.	
   Se	
   eu	
   gritasse	
   desencadearia	
   a	
   existência	
   –	
   a	
   existência	
   de	
   quê?	
   A	
  

existência	
   do	
  mundo.”	
  Mundo	
   que	
   ainda	
   subsiste	
   –	
  mas	
   não	
   por	
  muito	
   tempo.	
   Sejamos	
  

simplistas:	
  demandemos	
  o	
  mais	
  intenso.	
  


