
Colóquio	
  Internacional	
  Os	
  Mil	
  Nomes	
  de	
  Gaia:	
  do	
  Antropoceno	
  à	
  Idade	
  da	
  Terra	
  

Rio	
  de	
  Janeiro,	
  15	
  a	
  19	
  de	
  setembro	
  de	
  2014	
  

	
  

Há	
  um	
  sentimento	
  crescente	
  na	
  cultura	
  contemporânea	
  de	
  que	
  a	
  “humanidade”	
  e	
  o	
  “mundo”	
  —	
  

a	
   espécie	
   e	
   o	
   planeta,	
   as	
   sociedades	
   e	
   seus	
   ambientes,	
   mas	
   também	
   o	
   sujeito	
   e	
   o	
   objeto,	
   o	
  

pensamento	
  e	
  o	
  ser	
  —	
  entraram,	
  já	
  faz	
  algum	
  tempo,	
  mas	
  apenas	
  agora	
  com	
  uma	
  evidência	
  cada	
  

vez	
  mais	
  difícil	
  de	
   ignorar,	
  em	
  uma	
  conjunção	
  cosmológica	
  nefasta,	
  associada	
   frequentemente	
  

aos	
  nomes	
  controversos	
  de	
  Antropoceno	
  e	
  Gaia.	
  O	
  primeiro	
  termo	
  designaria	
  um	
  novo	
  tempo,	
  

ou	
  antes	
  um	
  novo	
  conceito	
  e	
  uma	
  nova	
  experiência	
  da	
  temporalidade,	
  nos	
  quais	
  a	
  diferença	
  de	
  

magnitude	
  entre	
  a	
  escala	
  da	
  história	
  humana	
  e	
  as	
  escalas	
  cronológicas	
  da	
  biologia	
  e	
  das	
  ciências	
  

geofísicas	
   diminuiu	
   dramaticamente,	
   senão	
   mesmo	
   tendeu	
   a	
   se	
   inverter,	
   com	
   o	
   “ambiente”	
  

mudando	
  mais	
  depressa	
  que	
  a	
  “sociedade”	
  e	
  o	
  futuro	
  próximo	
  se	
  tornando,	
  com	
  isso,	
  cada	
  vez	
  

mais	
   imprevisível	
   e	
   ominoso.	
  O	
   segundo,	
   “Gaia”,	
   nomearia	
   uma	
  nova	
  maneira	
  de	
   ocupar	
   e	
   de	
  

imaginar	
  o	
  espaço,	
  chamando	
  a	
  atenção	
  para	
  o	
   fato	
  de	
  que	
  nosso	
  mundo,	
  a	
  Terra,	
   tornado,	
  de	
  

um	
   lado,	
   subitamente	
   exíguo	
   e	
   frágil,	
   e,	
   de	
   outro	
   lado,	
   suscetível	
   e	
   implacável,	
   assumiu	
   a	
  

aparência	
   de	
   uma	
   Potência	
   ameaçadora	
   que	
   evoca	
   aquelas	
   divindades	
   indiferentes,	
  

imprevisíveis	
   e	
   incompreensíveis	
   de	
   nosso	
   passado	
   arcaico.	
   Imprevisibilidade,	
  

incompreensibilidade,	
  sensação	
  de	
  pânico	
  diante	
  da	
  perda	
  do	
  controle,	
  e	
  talvez	
  mesmo	
  de	
  perda	
  

da	
  esperança:	
  	
  eis	
  o	
  que	
  são	
  certamente	
  desafios	
  inéditos	
  para	
  a	
  orgulhosa	
  segurança	
  intelectual	
  

e	
  o	
  destemido	
  otimismo	
  histórico	
  da	
  modernidade.	
  O	
  título	
  do	
  colóquio,	
  Os	
  Mil	
  Nomes	
  de	
  Gaia:	
  

do	
  Antropoceno	
  à	
   Idade	
  da	
  Terra,	
   faz	
  assim	
  referência	
  a	
  estes	
  dois	
  conceitos	
  emblemáticos	
  

dentro	
  do	
  que	
  chamaríamos	
  de	
  pensamento	
  contemporâneo	
  da	
  crise.	
  

	
   A	
  história	
  humana	
  já	
  conheceu	
  várias	
  crises,	
  mas	
  a	
  assim	
  chamada	
  “civilização	
  global”	
  —	
  

os	
  laços	
  de	
  interdependência	
  cada	
  vez	
  mais	
  intensos	
  entre	
  todos	
  os	
  povos	
  humanos	
  (e	
  diversas	
  

linhagens	
  de	
  não-­‐humanos)	
  da	
  Terra	
  —	
  	
  jamais	
  enfrentou	
  uma	
  ameaça	
  das	
  dimensões	
  da	
  que	
  se	
  

acha	
  diante	
   de	
   nós,	
   hoje.	
   As	
   causas	
   dessa	
   crise	
   são	
  múltiplas,	
   e	
   remontam,	
   como	
   é	
   sabido,	
   às	
  

mutações	
   tecno-­‐econômicas	
   que	
   deram	
   origem	
   ao	
   capitalismo	
   industrial	
   e	
   à	
   sua	
   expansão	
  

planetária.	
  No	
  centro	
  da	
  crise	
  encontram-­‐se	
  o	
  aquecimento	
  global	
  e	
  as	
  mudanças	
  climáticas	
  em	
  

curso,	
  efeitos	
  suscitados	
  pela	
  acumulação	
  já	
   irreversível	
  e	
  a	
   intensificação	
  ainda	
  crescente	
  dos	
  

impactos	
   do	
   “etograma	
   humano”	
   dominante	
   (o	
   modo	
   de	
   vida	
   fundado	
   no	
   consumo	
  

indefinidamente	
   crescente	
   de	
   energia)	
   sobre	
   os	
   ambientes	
   terrestres.	
   Encontramo-­‐nos	
   na	
  

iminência	
  do	
  rompimento	
  daquilo	
  que	
  J.	
  Rockström	
  e	
  colaboradores	
  denominaram	
  os	
  planetary	
  

boundaries,	
   a	
   saber,	
   os	
  nove	
  parâmetros	
  biofísicos	
  do	
  Sistema	
  Terra	
  que,	
   caso	
   tenham	
  certos	
  



            2 

valores	
  ultrapassados,	
  acarretariam	
  alterações	
  ambientais	
  de	
  tal	
  ordem	
  que	
  poriam	
  seriamente	
  

em	
  risco	
  a	
  sobrevivência	
  de	
  numerosíssimas	
  espécies	
  de	
  organismos	
  vivos,	
  entre	
  as	
  quais	
  Homo	
  

sapiens.	
  	
  

	
   O	
   objetivo	
   do	
   colóquio	
   é,	
   assim,	
   promover	
   uma	
   discussão	
   de	
   caráter	
   principalmente	
  

filosófico	
   e	
   antropológico	
   sobre	
   as	
   perspectivas	
   de	
   uma	
   crise	
   indissoluvelmente	
   “natural”	
   e	
  

“cultural”,	
   ambiental	
   e	
   civilizacional.	
   Nossa	
   intenção	
   é	
   confrontar	
   os	
   diversos	
   aspectos	
   desta	
  

dupla	
  crise	
  —	
  aspectos	
  descritivos	
  e	
  prospectivos,	
   locais	
  e	
  globais,	
  estratégicos	
  e	
   logísticos	
  —	
  

bem	
   como	
   avaliar	
   os	
   desafios	
   que	
   elas	
   apresentam	
   para	
   a	
   reflexão	
   conceitual,	
   a	
   imaginação	
  

poética	
   e	
   prática,	
   a	
   paixão	
   e	
   a	
   ação	
   políticas,	
   e	
   por	
   fim,	
   porém	
   de	
   modo	
   algum	
   por	
   menos	
  

importante,	
   para	
   a	
   subsistência	
   concreta	
   das	
   relações	
   que	
   ligam	
   as	
   miríades	
   de	
   agentes	
  

humanos	
  e	
  não-­‐humanos	
  nesta	
  teia	
  que	
  chamamos	
  de	
  “nosso	
  mundo	
  comum”.	
  

	
   	
   	
   	
   	
   	
   ***	
  

	
  “Antropoceno”,	
  a	
  designação	
  proposta	
  por	
  Crutzen	
  e	
  Stoermer	
  para	
  o	
  que	
  seria	
  a	
  nova	
  época	
  

geológica	
   que	
   adentramos,	
   marcaria,	
   na	
   síntese	
   já	
   célebre	
   de	
   D.	
   Chakrabarty	
   (2009),	
   a	
  

transformação	
  de	
  nossa	
  espécie	
  de	
  um	
  simples	
  agente	
  biológico	
  em	
  força	
  geofísica	
  importante,	
  

isto	
  é,	
   em	
  um	
   fator	
   causal	
  de	
  magnitude	
   capaz	
  de	
  alterar	
   as	
   condições	
  biotermodinâmicas	
  do	
  

planeta.	
   Tal	
  mutação	
   teria,	
   entre	
   outras,	
   a	
   consequência	
   de	
   tornar	
   subitamente	
   insuficiente	
   o	
  

arsenal	
   crítico	
   tradicionalmente	
   mobilizado	
   para	
   pensar	
   a	
   civilização	
   capitalista	
   dominante,	
  

bem	
   como	
   as	
   teorias	
   da	
   ação	
   política	
   transformadora	
   que	
   se	
   apóiam	
   em	
   tal	
   base	
   crítica.	
  

Chakrabarty	
  aponta	
  assim	
  para	
  um	
  paradoxo	
  que	
  é	
  como	
  a	
  face	
  conceitual	
  da	
  crise,	
  a	
  saber,	
  que	
  

a	
  espécie	
  humana,	
   justamente	
  no	
  momento	
  em	
  que	
  se	
   transforma	
  em	
  força	
  natural,	
  é	
   incapaz	
  

entretanto	
  de	
  se	
  constituir	
  como	
  agente	
  histórico	
  consistente,	
  em	
  condições	
  de	
  assumir	
  o	
  papel	
  

de	
   Sujeito	
   ativo	
   de	
   uma	
   história	
   universal	
   da	
   humanidade.	
   Esta	
   posição	
   é	
   parcialmente	
  

retomada	
  por	
  Bruno	
  Latour,	
  que,	
  ao	
  mesmo	
  tempo	
  em	
  que	
  aceita	
  a	
  realidade	
  e	
  a	
  pertinência	
  da	
  

noção	
  de	
  Antropoceno	
  dos	
  pontos	
  de	
  vista	
  que	
  ele	
  chamaria	
  de	
  “geohistórico”	
  e	
  “geonarrativo”,	
  	
  

entende	
   que	
   essa	
   realidade	
  mesma	
   coloca	
   em	
  questão	
   a	
   ideia	
   de	
   um	
   anthropos	
   como	
   Sujeito	
  

unificado	
  que	
  tem	
  diante	
  (e	
  abaixo)	
  de	
  si	
  uma	
  Natureza	
  que	
  seria	
  seu	
  Objeto.	
  

	
   “Gaia”,	
  por	
  seu	
  lado,	
  deriva	
  das	
  teorias	
  de	
  James	
  Lovelock	
  e	
  Lynn	
  Margulis,	
  que	
  explicam	
  

a	
   história	
   da	
   composição	
   altamente	
   improvável	
   da	
   atmosfera	
   (de	
   um	
   ponto	
   de	
   vista	
   físico-­‐

químico),	
   a	
   qual	
   veio	
   a	
   favorecer	
   a	
   existência	
   e	
   a	
   manutenção	
   da	
   vida,	
   a	
   partir	
   da	
   ideia	
  

fundamental	
  de	
  que	
  a	
  vida	
  é	
   causa,	
   tanto	
  quanto	
   consequência,	
  das	
   condições	
  que	
  a	
  mantêm.	
  

Embora	
   tal	
   concepção	
   não	
   implique	
   nenhum	
   tipo	
   de	
   entidade	
   reguladora	
   intencional	
  

transcendente,	
  a	
  insistência	
  de	
  Lovelock	
  em	
  manter	
  o	
  “apelido”	
  de	
  Gaia	
  em	
  lugar	
  de	
  algo	
  como	
  



            3 

“Sistema	
  biogeofísico	
  da	
  Terra”	
   foi	
   responsável,	
   segundo	
  ele	
  próprio	
  relata,	
  por	
  boa	
  parte	
  das	
  

críticas	
   à	
   sua	
   teoria,	
   com	
   acusações	
   de	
   antropomorfismo	
   e	
   mesmo	
   de	
   animismo	
   (Lovelock	
  

2010).	
   O	
   cientista,	
   entretanto,	
   reafirmou	
   diversas	
   vezes	
   sua	
   decisão	
   de	
   manter	
   esse	
   nome,	
  

justamente	
   por	
   sua	
   ambiguidade.	
   Gaia	
   é	
   autorregulada	
   como	
   um	
   ser	
   vivo,	
   e,	
   dependendo	
   do	
  

grau	
  da	
  alteração	
  climática	
  que	
  provocarmos	
  com	
  nossas	
  emissões	
  de	
  gases	
  de	
  efeito	
  estufa,	
  ela	
  

poderá	
   “reajustar”	
   seu	
   estado	
   termodinâmico	
   para	
   um	
   outro	
   conjunto	
   de	
   valores	
   que	
   seriam	
  

favoráveis	
  talvez	
  a	
  algumas	
  das	
  espécies	
  vivas	
  atualmente	
  existentes,	
  mas	
  não	
  necessariamente	
  

a	
   nós,	
   humanos.	
   Isso	
   significa,	
   em	
  uma	
  palavra,	
   que,	
   de	
   agora	
   em	
  diante,	
   em	
   todas	
   as	
   nossas	
  

ações,	
  teremos	
  que	
  levar	
  em	
  conta	
  essa	
  entidade	
  que	
  é	
  Gaia.	
  

	
   A	
  maneira	
   como	
  Lovelock–Margulis	
  vêem	
  a	
   relação	
  de	
  mútua	
   implicação	
  entre	
  nossas	
  

ações	
  e	
  a	
  “resposta”	
  de	
  Gaia	
  situaria	
  a	
  Teoria	
  de	
  Gaia	
  entre	
  as	
  chamadas	
  éticas	
  ecocêntricas,	
  no	
  

extremo	
   de	
   um	
   espectro	
   em	
   cuja	
   outra	
   extremidade	
   estariam	
   as	
   éticas	
   antropocêntricas	
  

tradicionais.	
   	
   Ela	
   é	
   também	
   a	
   razão	
   pela	
   qual	
   outros	
   autores	
   de	
   orientação	
   filosófica	
   ou	
  

antropológica	
  têm	
  adaptado	
  a	
  ideia-­‐força	
  de	
  Gaia	
  em	
  suas	
  próprias	
  reflexões	
  sobre	
  a	
  crise	
  atual,	
  

entre	
  os	
  quais	
  se	
  destacam	
  Bruno	
  Latour	
  e	
  Isabelle	
  Stengers.	
  

	
   Latour	
  recorre	
  à	
  noção	
  de	
  Gaia	
  em	
  contraposição	
  à	
  visão	
  que	
  opõe	
  dois	
  reinos	
  distintos,	
  

o	
  mundo	
  objetivo	
  dos	
  fatos	
  científicos	
  e	
  o	
  mundo	
  subjetivo	
  dos	
  valores	
  políticos	
  —	
  a	
  Natureza	
  e	
  

a	
   Cultura,	
   enfim,	
   o	
   eixo	
   fundamental	
   da	
   onto-­‐antropologia	
   da	
   época	
  moderna,	
   que	
   orientou	
   e	
  

justificou	
  a	
  ação	
  das	
  culturas	
  ocidentais	
  no	
  mundo	
  desde	
  o	
  século	
  XVI	
  (a	
  política	
  colonialista	
  da	
  

“modernização”,	
   a	
   economia	
   capitalista	
   do	
   crescimento	
   contínuo,	
   a	
   ideologia	
   iluminista	
   da	
  

ciência	
   como	
   “padrão-­‐ouro”	
   epistêmico),	
   e	
   cuja	
   falência	
   prática	
   e	
   teórica	
   começa	
   a	
   se	
   tornar	
  

cada	
   vez	
   mais	
   difícil	
   de	
   ignorar,	
   em	
   razão,	
   justamente,	
   da	
   crise	
   objetiva,	
   simultaneamente	
  

econômica	
   e	
   ecológica,	
   que	
   sua	
   hegemonia	
   mundial	
   terminou	
   por	
   suscitar.	
   Já	
   Stengers	
   se	
  

interessa	
  sobretudo	
  por	
  aquilo	
  que	
  ela	
  chama	
  de	
  “intrusão	
  de	
  Gaia”	
  na	
  história	
  humana,	
  a	
  saber,	
  

essa	
   nova	
   situação	
   antropológica	
   em	
   que	
   nos	
   encontramos,	
   marcada	
   pela	
   experiência	
   da	
  

inexorabilidade,	
  da	
  irreversibilidade,	
  e	
  ao	
  mesmo	
  tempo	
  de	
  uma	
  geral	
  imprevisibilidade	
  trazida	
  

pela	
   perspectiva	
   de	
   catástrofe	
   ambiental.	
   Gaia	
   é	
   a	
   transcendência	
   que	
   responde,	
   de	
   modo	
  

brutalmente	
   implacável,	
   à	
   transcendência	
   igualmente	
   indiferente,	
   porque	
   brutalmente	
  

irresponsável,	
  do	
  Capitalismo.	
  Se	
  o	
  Antropoceno,	
  no	
  sentido	
  de	
  Chakrabarty	
  ou	
  Latour,	
  é	
  o	
  nome	
  

de	
  um	
  efeito	
  que	
  atinge	
  a	
  todos	
  os	
  habitantes	
  do	
  planeta,	
  a	
  Gaia	
  de	
  Stengers	
  é	
  o	
  nome	
  de	
  uma	
  

operação,	
  isto	
  é,	
  do	
  efeito	
  que	
  esse	
  efeito	
  deve	
  suscitar	
  naqueles	
  que	
  o	
  causaram:	
  

A	
  desordem	
  climática,	
   e	
   o	
   conjunto	
  dos	
   outros	
  processos	
  que	
   envenenam	
  a	
   vida	
  nesta	
  Terra	
   e	
  

têm	
  como	
  origem	
  comum	
  o	
  que	
  se	
  chama	
  de	
  desenvolvimento,	
  concernem	
  todos	
  aqueles	
  –	
  dos	
  



            4 

peixes	
  aos	
  homens	
  –	
  que	
  a	
  habitam.	
  Mas	
  nomear	
  Gaia	
  é	
  uma	
  operação	
  que	
  se	
  dirige	
  a	
   ‘nós’	
   [os	
  

Modernos],	
  que	
  busca	
  suscitar	
  um	
  ‘nós’	
  em	
  lugar	
  do	
  ‘se’	
  (Stengers	
  2013:	
  115).	
  

	
   Stengers	
   está	
   aqui	
   chamando	
   a	
   atenção	
   para	
   o	
   Grande	
   Divisor	
   que	
   opôs	
   durante	
   os	
  

últimos	
  séculos	
  os	
   “povos”	
  que	
  viveriam	
  uma	
  relação	
  onírica,	
   fantasmática	
  com	
  a	
  Terra,	
  e	
  um	
  

“nós”	
  que	
  se	
  acreditava	
  ser	
  um	
  “se”	
   impessoal,	
  uma	
  Terceira	
  Pessoa	
  abstrata,	
  o	
  ponto	
  de	
  vista	
  

anônimo	
  de	
  onde	
  “se”	
  apreendia	
  a	
  essência	
  real	
  da	
  natureza,	
  e	
  do	
  qual	
  os	
  Modernos	
  éramos	
  os	
  

vigilantes	
  guardiães.	
  “Gaia”	
  nos	
  concerne,	
  então,	
  antes	
  de	
  mais	
  nada,	
  a	
  “nós”,	
  os	
  que	
  se	
  tomaram	
  

por	
  cabeças	
  pensantes	
  da	
  humanidade	
  e	
  que	
  se	
  deram	
  por	
  missão	
  civilizar,	
  modernizar	
  e,	
  bem	
  

entendido,	
  tornar	
  lucrativos	
  os	
  outros	
  povos	
  do	
  mundo.	
  Gaia,	
  assim,	
  é	
  um	
  chamado	
  a	
  resistir	
  ao	
  

Antropoceno,	
  a	
  aprender	
  a	
  viver	
  com	
  ele	
  mas	
  contra	
  ele,	
  isto	
  é,	
  contra	
  nós	
  mesmos.	
  O	
  inimigo,	
  

em	
  suma,	
  somos	
  “nós”	
  —	
  nós	
  os	
  Humanos.	
  Como	
  Latour	
  já	
  tinha	
  observado	
  nas	
  suas	
  igualmente	
  

célebres	
  Gifford	
  Lectures	
  (Latour	
  2013),	
  o	
  Antropoceno	
  marca	
  na	
  verdade	
  o	
  fim	
  do	
  Humano,	
  e	
  o	
  

início	
  da	
  obrigação,	
  e	
  agora	
  quem	
  fala	
  é	
  Stengers,	
  “de	
  sonhar	
  outros	
  sonhos”	
  (op.cit:	
  125).	
  É	
  aqui	
  

—	
   e	
   o	
   ponto	
   não	
   é	
   sem	
   importância	
   em	
   um	
   colóquio	
   realizado	
   em	
   um	
   país	
   e	
   um	
  momento	
  

histórico	
  em	
  que	
  os	
  povos	
  autóctones	
  do	
  continente	
  americano	
  se	
  vêem	
  diante	
  do	
  que	
  pareceria	
  

ser	
   a	
  ofensiva	
   final	
  da	
  guerra	
  que	
   lhes	
  é	
  movida	
  há	
   cinco	
   séculos	
  pelos	
   “Humanos”	
  —	
  é	
  aqui,	
  

dizíamos,	
   que	
   se	
   torna	
   crucial	
   abrir	
   espaço	
   para	
   a	
   perspectiva	
   dos	
   outros,	
   dos	
   outros	
   “nós”,	
  

daqueles	
  humanos	
  que	
  vivem	
  em	
  mundos	
  onde	
  o	
  “humano”	
  se	
  distribui	
  de	
  modo	
  inteiramente	
  

diferente	
   em	
   relação	
   ao	
   “mundo”,	
   é	
   aqui,	
   em	
   suma,	
   que	
   se	
   torna	
   essencial	
   saber	
   se	
   “nós	
  

mesmos”	
   somos	
   realmente	
   capazes	
   de	
   reconhecer	
   a	
   radical	
   legitimidade	
   da	
   presença	
   desses	
  

“nós	
  outros”,	
  os	
  povos	
  indígenas,	
  em	
  uma	
  discussão	
  sobre	
  o	
  destino	
  de	
  nosso	
  planeta	
  comum.	
  

	
   Cabe	
  ainda	
  destacar	
  a	
  importância	
  que	
  o	
  conceito	
  de	
  Gaia	
  vem	
  ganhando	
  como	
  antídoto	
  

ao	
   conceito	
   de	
   Antropoceno,	
   posição	
   que	
   aproxima	
   autores	
   como	
   Stengers,	
   Donna	
   Haraway,	
  

Elizabeth	
   Povinelli,	
   	
   para	
   quem	
   o	
   segundo	
   conceito	
   traz	
   o	
   perigo	
   de	
   fazer	
   passar	
   de	
  

contrabando,	
  por	
  baixo	
  de	
  seu	
  significado	
  meramente	
  denotativo	
  de	
  uma	
  época	
  geológica	
  (cuja	
  

realidade	
  ameaçadora	
  nenhum	
  dos	
  autores	
  põem	
  em	
  questão),	
  uma	
  metafísica	
  antropocêntrica	
  

(Haraway)	
   ou	
  mesmo	
  biocêntrica	
   (Povinelli)	
   que	
  daria	
   ao	
  Homo	
   sapiens	
  um	
  poder	
   “destinal”	
  

sobre	
   a	
   história	
   do	
  planeta	
  —	
  pouco	
   importa	
   se	
   se	
   trata	
   de	
   um	
  poder	
   destrutivo	
  —,	
   fazendo	
  

abstração	
   das	
   participações	
   que	
   envolvem	
   nossa	
   espécie	
   em	
   inumeráveis	
   outras,	
   mas	
   que	
  

também	
  se	
  desenvolvem	
  alhures,	
  em	
  redes,	
  locais,	
  escalas	
  e	
  dimensões	
  muito	
  distantes	
  de	
  nossa	
  

jurisdição	
  epistemológica	
  e	
  de	
  nossa	
  imaginação	
  tecnológica.	
  

	
   Por	
   fim,	
   parece-­‐nos	
   impossível	
   ignorar	
   a	
   conexão	
   profunda	
   entre	
   as	
   noções	
   de	
  

Antropoceno	
  e	
  de	
  Gaia	
  e	
  o	
  tema	
  ético,	
  estético,	
  político,	
  metafísico	
  e	
  mesmo	
  teológico	
  do	
  “fim	
  do	
  



            5 

mundo”	
  (Danowski	
  &	
  Viveiros	
  de	
  Castro	
  2014).	
  O	
  retorno	
  propriamente	
  espetacular	
  do	
  tema	
  do	
  

Apocalipse	
  no	
  imaginário	
  mediático	
  contemporâneo,	
  a	
  proliferação	
  de	
  atitudes	
  existenciais	
  e	
  de	
  

posições	
   filosóficas	
  que	
  evocam	
  os	
  temores	
  nucleares	
  do	
  tempo	
  da	
  Guerra	
  Fria,	
   	
  bem	
  como	
  as	
  

numerosas	
   tentativas	
   filosóficas	
   recentes	
   de	
   questionar	
   radicalmente	
   toda	
   afirmação	
   de	
  

codependência	
  entre	
  humanidade	
  e	
  mundo,	
  de	
  modo	
  a	
   tornar	
  “pensável”	
  (no	
  sentido	
  também	
  

de	
   suportável)	
   um	
   mundo	
   independente	
   de	
   qualquer	
   pensamento,	
   de	
   toda	
   experiência,	
  

propondo	
   assim	
   uma	
   imagem	
   da	
   realidade	
   como	
   essencialmente	
   assubjetiva	
   e	
   abiótica,	
   tudo	
  

isso	
   parece-­‐nos	
   dar	
   testemunho	
   dos	
   reflexos	
   da	
   crise	
   ambiental	
   objetiva	
   na	
   subjetividade	
  

cultural	
  contemporânea.	
  

***	
  

No	
  Brasil,	
  o	
  tema	
  da	
  crise	
  planetária	
  tem	
  sido	
  pouco	
  divulgado,	
  minimizado	
  quando	
  não	
  de	
  todo	
  

ignorado,	
  pelas	
  elites	
  governantes,	
  os	
  meios	
  de	
  comunicação	
  de	
  massa	
  e,	
  em	
   larga	
  medida,	
  os	
  

movimentos	
  populares.	
  Tal	
  situação	
  é	
  particularmente	
  preocupante	
  em	
  um	
  país	
  das	
  dimensões	
  

geográficas	
   e	
   econômicas	
   do	
   Brasil,	
   pois	
   sua	
   importância	
   como	
   agente	
   (e	
   por	
   força	
   como	
  

paciente)	
  das	
  mudanças	
  climáticas	
  globais	
  tem	
  aumentado	
  consideravelmente	
  nos	
  últimos	
  dois	
  

decênios.	
   Os	
   aspectos	
   sociopolíticos,	
   antropológicos,	
   macro-­‐históricos	
   e	
   propriamente	
  

filosóficos	
  da	
  crise	
  vêm	
  carecendo	
  de	
  maior	
  atenção	
  em	
  nosso	
  país;	
  bem	
  mais,	
  aventuramo-­‐nos	
  

a	
  dizer,	
  que	
  os	
  aspectos	
  estritamente	
   climatológicos	
  ou	
  geofísicos,	
   os	
  quais	
   já	
  mobilizam	
  uma	
  

parcela	
  significativa	
  da	
  comunidade	
  científica	
  especializada.	
  	
  

	
   Os	
  brasileiros	
  entendemos,	
  ou	
  assim	
  nos	
  é	
  dado	
  a	
  entender	
  por	
  nossos	
  governantes,	
  que	
  

enfim	
  a	
  História	
  nos	
  deu	
  as	
  condições	
  de	
   ingressar	
  nesta	
  modernidade	
  que	
  se	
  vê,	
   justamente,	
  

desafiada	
  em	
  toda	
  parte	
  e	
  por	
  todos	
  os	
  lados	
  pela	
  intrusão	
  de	
  Gaia.	
  Mas	
  a	
  predileção	
  desta	
  outra	
  

divindade,	
   Clio,	
   pela	
   ironia	
   perversa	
   é	
   conhecida.	
   Ignorar	
   suas	
   lições	
   e	
   as	
   advertências,	
   como	
  

mostra	
  ela	
  própria,	
  não	
  é	
  avisado.	
  Por	
  isso,	
  por	
  se	
  encontrar	
  o	
  Brasil	
  em	
  uma	
  situação	
  histórico-­‐

mundial	
  propriamente	
  paradoxal	
  —	
  a	
  situação	
  de	
  “potência	
  emergente”	
  dentro	
  de	
  um	
  mundo,	
  

literalmente,	
  submergente	
  —	
  é	
  que	
  entendemos,	
  os	
  proponentes	
  deste	
  Colóquio,	
  que	
  é	
  urgente	
  

refletirmos	
  sobre	
  a	
   situação	
  de	
  um	
  país	
  que	
  vai	
   ficando	
  cada	
  vez	
  maior	
  dentro	
  de	
  um	
  mundo	
  

que	
  vai	
   ficando	
  cada	
  vez	
  menor.	
  Somos	
  todos,	
  e	
  não	
  só	
  evidentemente	
  os	
  brasileiros,	
  parte	
  do	
  

problema,	
  e	
  temos	
  todos	
  o	
  dever	
  de	
  buscar	
  saídas	
  para	
  ele.	
  

	
   	
   	
   	
   	
   	
   ***	
  

Os	
   pesquisadores	
   convidados	
   para	
   o	
   Colóquio	
   têm-­‐se	
   destacado	
   por	
   sua	
   atuação	
   decisiva	
   em	
  

seus	
  campos	
  de	
  trabalho,	
  com	
  contribuições	
  na	
  área	
  da	
  filosofia,	
  da	
  antropologia,	
  da	
  etologia,	
  da	
  



            6 

história	
  e	
  das	
  ciências	
  naturais,	
  as	
  quais	
  vêm	
  mudando	
  nossa	
  imagem	
  do	
  mundo	
  e	
  da	
  situação	
  

da	
   humanidade	
   no	
  mundo.	
   Nossa	
   intenção,	
   com	
   este	
   seminário,	
   é	
   em	
   suma	
   estabelecer	
   uma	
  

plataforma	
   de	
   diálogo	
   teórico	
   e	
   um	
   programa	
   integrado	
   de	
   atuação	
   política	
   em	
   âmbito	
  

internacional,	
   visando	
   aumentar	
   a	
   sensibilidade	
   da	
   Academia	
   e	
   da	
   intelectualidade	
   em	
   geral	
  

para	
  a	
  urgência,	
  gravidade	
  e	
  significação	
  histórica	
  da	
  crise	
  ambiental	
  planetária	
  já	
  instalada.	
  

	
  

Referências	
  Bilbliográficas:	
  

Chakrabarty,	
  D.	
  (2009)	
  “The	
  climate	
  of	
  history:	
  four	
  theses”.	
  Critical	
  Inquiry,	
  35:	
  97-­‐222.	
  

Crist,	
  E.	
  (2013)	
  “On	
  the	
  poverty	
  of	
  our	
  nomenclature.”	
  Environmental	
  Humanities,	
  3,	
  129-­‐147.	
  

Curry,	
  P.	
  (2011)	
  Ecological	
  Ethics:	
  an	
  introduction.	
  Cambridge:	
  Polity.	
  

Danowski,	
  D.	
  &	
  Viveiros	
  de	
  Castro,	
  E.	
  (2014)	
  “L'arrêt	
  de	
  monde”.	
  In	
  Hache,	
  E.	
  (org.),	
  De	
  l’univers	
  

clos	
  au	
  monde	
  infini.	
  Bellevaux:	
  Editions	
  Dehors,	
  2014.	
  

Hache,	
   E.	
  &	
   Latour,	
   B.	
   (2009)	
   “Morale	
   ou	
  moralisme?	
  Un	
   exercice	
   de	
   sensibilisation”.	
  Raisons	
  

Politiques,	
  2(34):	
  143-­‐165.	
  

Hamilton,	
   C.	
   (2010)	
   Requiem	
   for	
   a	
   Species:	
   why	
   we	
   resist	
   the	
   truth	
   about	
   climate	
   change.	
  

Abington:	
  Earthscan.	
  

Latour,	
  B.	
   (2013)	
  Facing	
  Gaia:	
  Six	
   lectures	
  on	
   the	
  political	
   theology	
  of	
  nature.	
  Being	
   the	
  Gifford	
  

Lectures	
  on	
  Natural	
  Religion.	
  Edinburgh	
  18th–28th	
  of	
  February	
  2013.	
  

Lovelock,	
  J.	
  (2010)	
  Gaia:	
  alerta	
  final.	
  Rio	
  de	
  Janeiro:	
  Intrínseca.	
  

Masco,	
  J.	
  (2010)	
  “Bad	
  weather:	
  on	
  planetary	
  crisis”.	
  Social	
  Studies	
  of	
  Science,	
  40	
  (1):	
  7-­‐40.	
  

———.	
  (2012)	
  “The	
  end	
  of	
  ends”.	
  Anthropological	
  Quarterly,	
  85	
  (4):	
  1107-­‐1124.	
  

Rockström,	
  J.	
  et.	
  al.	
  (2009)	
  “A	
  safe	
  operating	
  space	
  for	
  humanity”.	
  Nature,	
  461:	
  472-­‐475.	
  

Stengers,	
  I.	
  (2013)	
  Une	
  autre	
  science	
  est	
  possible!	
  Manifeste	
  pour	
  un	
  ralentissement	
  des	
  sciences.	
  

Paris:	
  La	
  Découverte.	
  

Szerszynski,	
   B.	
   (2012)	
   “The	
   end	
   of	
   the	
   end	
   of	
   nature:	
   the	
   Anthropocene	
   and	
   the	
   fate	
   of	
   the	
  

human.”	
  The	
  Oxford	
  Literary	
  Review,	
  34(2),	
  165-­‐184.	
  


